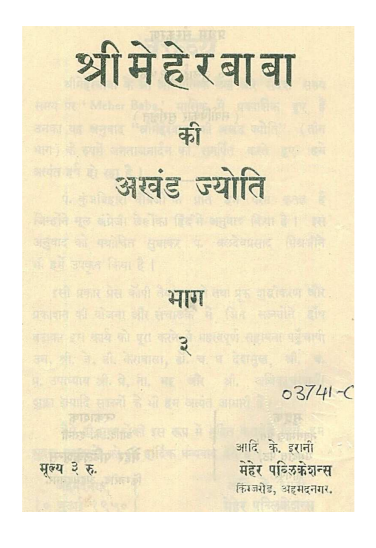
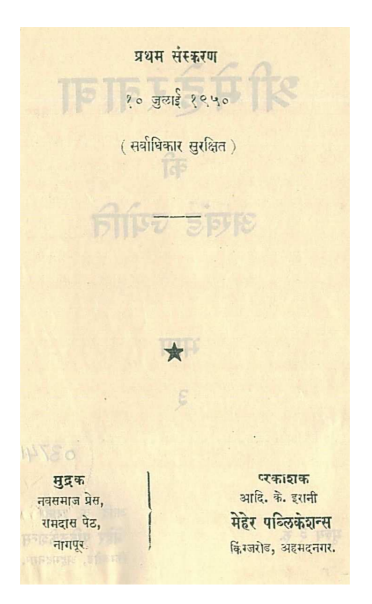
*Shri. Meher Baba Ki Akhand Jyoti* is copyrighted © by the Avatar Meher Baba Perpetual Public Charitable Trust and is reproduced by permission.







# वक्तव्य

श्रीमेहेरवाबा के जो आध्यात्मिक लेख और संदेश समय समय पर ' Meher Baba ' मासिक में प्रकााशिक हुए हैं उनका यह अनुवाद ''श्रीमेहेरवावा की अखंड ज्योति'' (तीन भाग) के रुपमें जनताजनार्दन को समर्पित करते हुए हमें अस्यंत हर्ष हो रहा है।

पं कुंजबिहारी चौबेजी के प्रति हम परम छतज्ञ हैं जिन्होंने मूल अंग्रेजी लेखोंका हिंदीमें अनुवार किया है। इस अनुवाद को यथोचित सुधाकर पं बलदेवप्रसाद मिश्रजीने मी हमें उपकृत किया है।

इसी प्रकार प्रेस कॉपी तैयार करने तथा प्रूफ ज़ुद्धीकरण और प्रकाशन की योजना और संचालक में जिन सज्जनोंने हाँथ बटाकर इस कार्य को पूरा करने में महत्वपूर्ण सहायता पहुँचार्या उन, श्री. जे. डी. केरावाला, डॉ. च. घ देशमुख, श्री. ब. प्र. उपाध्याय श्री. प्रे. ना. मट्ट और श्री. अविकाचरणजी ज़ुहा इत्यादि सज्जनों के भी हम अत्यंत आमारी हैं।

वैसे ही पुस्तकोंको इस रूप में मुद्रित करानेके लिये हम मुद्रक महाशयों को भी हार्दिक धन्यवाद देते है ।

| अहमदनगर )                  | आदि. के. इरानी    |  |
|----------------------------|-------------------|--|
| अहमदनगर<br>१० जुर्लाई १९५० | मेहेर पब्लिकेशन्स |  |

| विषय-स्राचि                                                            |                |
|------------------------------------------------------------------------|----------------|
|                                                                        | पृष्ठ          |
| हमें ईश्वर के लिए ही जीना तथा ईश्वर केलिए                              | <b>श्री</b> मे |
| ही मरना चाहिए                                                          | 5-9            |
| मानवता की आध्यास्मिक स्वतंत्रता के लिए कार्य                           | 3-90           |
| आध्यात्मिक कार्य-कर्ताओं के लिए कार्य                                  | 89-20          |
| सत्य की अनन्ततो अभिमा कि अधिकाराज्यक                                   | 53-38          |
| आध्यात्मिक उत्तति की गतिप्रक्रिया                                      | 34-88          |
| अच्छा और बुरा                                                          | 60-65          |
| साधना के गंभीर स्तर 5 ही के गेवही 8 136                                | and the        |
| साधक के विशिष्ट गुण भाग १ ला                                           | 60-89          |
| साधक के लिए विशेष सद्गुण भाग ? रा                                      | 32-909         |
| साधक के लिए आवश्यक गुण भाग ३ रा                                        | 902-893        |
|                                                                        | 998-928        |
| माया-भाग- १- (मिथ्या मूल्य)                                            | 924-933        |
| माया-भाग-२-(मिथ्या विश्वास)<br>माया-भाग-३-(माया-जन्य अमों का अतिक्रमण) | 938-989        |
| माया-भाग-र-(भाया-जन्य अमा का आतकमण)                                    |                |
|                                                                        |                |
| सुख की शतें भाग १ ला हाला                                              | 902-968        |
| र्भाग र रा<br>ईश्वर अनन्त प्रेम के रूप में                             | 965-989        |
| पुनर्जन्म तथा कर्मगिमाग शाला मध हि निगलम्                              | 982-202        |
| ענייין איין איין איין איין איין איין איין                              | 203-298        |
| 사용 나는 아이들은 감독을 다 다 나는 것을 가지 않는 것이 않는 것이 같이 없다.                         | 298-2-2        |
| and I I win war all                                                    | 228-230        |
| भाग ५ वा                                                               | 230-236        |
| factors for spring                                                     | 230-240        |
| माग ७ वा <sup>98</sup>                                                 | 240-242        |
|                                                                        |                |

हमें ईश्वर के लिए ही जीना तथा ईश्वर के लिये ही मरना चाहिए।

i in the stille fragmentictur on the

fit ime in non if far i feit unte mutafitum

यह युद्ध एक आवश्यक बुराई है; युद्ध ईश्वरीय योजना का एक भाग है | मानवता को सत्य के लिए जाग्रत करना ही ईश्वरीय योजना है | यदि युद्ध से प्राप्त होने वाली शिद्धांसे मानवताने लाभ नहीं उठाया तो उसकी यंत्राणा व्यर्थ सिंख होगी | वर्तमान युद्ध यह सिखा रहा है कि सड़क पर चलने-वाला साधारण व्यक्ति भी निःस्वार्थ हेतु की सिद्धि के लिए महान से महान बलिदान कर सकने की च्चमता रखता है | इसके अतिरिक्त युद्ध यह शिच्चा मी दे रहा है कि संसार की समस्त मौतिक वस्तुएं-धन, आधिकार, सत्ता, कीर्ति, कुटुंब तथा सांसा रिक जीवन कम भी,-नश्वर तथा सार शून्य है | युद्ध की घटनाओंसे प्राप्त होने वाली शिद्धाओं के परिणाम रवरूप मनुष्य एक माठा सत्य अर्थात् ईश्वर की ओर अंतर्मुख होगा | युद्ध की शिद्धाओं के फल स्वरूप मानव-जाति सच्ची तथा स्थायी मूल्यकी चीजों को प्राप्त करने के लिए प्रेरणा और प्रोत्साहन प्राप्त करेगी | अपने देश अथवा राजनैतिक आदर्श

श्रीमेहेरवावा की अखंड ज्योति

के लिए मनुष्य अर्रीम आत्मबलिदान कर रहे हैं तथा अकथनीय कष्ट सहन कर रहे हैं। इसीसे यह सिद्ध होता है कि ईस्वर या सत्य के लिए भी इसी प्रकार आत्मबलिदान तथा कष्ट सहन कर सकने की चमता उनमें विद्यमान है। सभी घर्मोंने असंदिग्ध रूपसे सत्यपर सभी मनुष्यों का समान अधिकार बतलाया है; अतएव धर्मोंके नाम में युद्ध करना निरी मूर्खता है। समय आ चुका हैं जब मनुष्य सत्यका नवीन दिग्दर्शन करे और यह स्वीकार करे कि समस्त जीवन एक है और इस्वरही एकमात्र सत्य तथा सार है। ईरवरही के लिए हमारा जीना सार्थक है तथा ईश्वरही के लिए हमारा मरना सार्थक है। अतः हमें ईरवर के लिए ही जीना चाहिए तथा ईरवरके लिए ही मरना चाहिए। अन्य वस्तुओं के लिए जीना व्यर्थ है क्योंकि वे सार- शून्य तथा तुच्छु हैं; उनका मूल्य अस्थायी एवं आमक है।

माल मिन राष्ट्र का संपत्ता का कि कि है तथा मान के राज होने साथ स्वाय की साथ होन हो उन्हें की प्रधायने राज होने साखी सिदायने के परिवाय महत की प्रधायने राज होने साखी सिदाय की आंत जा पुरंष संपत्ता युद्ध जी जित्ताओं के प्रज स्वाय मालद-मांत गर्थने तथा रेपानी पुरुषकी बीची की प्राय काले हैं खिर प्रेराज और प्राराधन प्राप्त केरेती ! व्याने देव व्यान राजनैतित जातर

-----

## मानवता की ग्राध्यात्मिक स्वतंत्रता के लिए कार्य

2.

सोरे संसार में मनुष्यका आत्मा स्वतंत्रता का आव्हान कर रहा है । सभी जातियों में, तथा सभी परिस्थितियों में, स्वंतत्रता के लिए पुकार प्रकार में भटकने वाली युद्धनिरत मानवता का ज्योति-स्तंभ रहा है

स्वातंत्र्य । स्वातंत्र्य-प्रेम तथा स्वतंत्रता की खोज मानवता के मुख्य लक्त्रण हैं। किंतु सच्ची तथा निर्विकार स्वतंत्रता के पूर्ण अर्थ और महत्व को यथार्थ में समफने वाले लोगों की संख्या बहुत थोडी है। इसके विपरीत, ऐसे लोगों की संख्या बहुत द्याधिक है जिन्हें वास्तविक सस्य का केवल आंशिक ज्ञान रहता है और अपने इस आंशिक ज्ञान के आधारपर वे ऐसे जीवन की खोज करते हैं जिसके द्वारा उन्हें साक्षेप स्वतंत्रता का आभास प्राप्त होता है। इस भाँति भिन्न भिन्न लोग, अपनी-अपना मूल्य-संबंधी-धारणा के अनुसार, भिन्न भिन्न प्रकार की स्वतंत्रता की आकांचा करते हैं।

श्रीमेहेरवाबा की अखंड ज्योति

जीवन के विभिन्न क्षेत्रों में जीवन-स्वातंत्र्य की खोज की जाती है। तथा स्वतंत्रता की यह मांग अकसर किसी बाह्य वस्तुस्थिात की आसक्ति स्वतंत्रतो के प्रकार प्रकार प्रवार के जीवन की इच्छा करता है उस

इच्छा की पूर्ती के लिए जिन बाह्य सामग्रीयों या अवस्थाओं की उसे आवश्यकता होती है, उन सामग्रियों को जुटाना या उन व्यवस्थात्रों। को प्राप्त करना ही उसके लिए स्वातंत्र्य होता है। जो मनुष्य अपने अस्तित्व को अपने देश से युक्त कर लेते हैं वे राष्ट्रीय या राजनौतिक स्वतंत्रता की खोज करते हैं; जो आर्थिक उदश से प्रेरित होते हैं वे आर्थिक स्वतंत्रता की खोज करते हैं: जो धार्मिक आकांचाओं से प्रोत्साहित होते हैं वे धार्मिक स्वतंत्रता की खोज करते हैं; तथा जो किसी सामाजिक या सांस्कृतिक विचार धारा से उत्साह प्राप्त करते है वे उन विचार धारात्र्यों के प्रचार तथा प्रसार के लिए कार्य और विचार की स्वतंत्रता की खोज करते हैं। किंत ऐसे लोगों की संख्या बहुत कप है जो यह जानते हैं कि इन विभिन्न चेन्नों तथा इन विभिन्न दिशान्त्रों की सापेन्न स्वतंत्रता को वास्तविक मूल्य प्रदान करने वाली मौलिक स्वतंत्रता आध्यात्मिक स्वतंत्रता है। स्वतंत्र जविन की बाह्य शतीं तथा आवश्यकताओं के पूर्ण हो जान पर भी मनुष्य का आत्मा तबतक दुखद बंधन से बद्ध रहेगा जबतक वह आध्यात्मिक स्वतंत्रता प्राप्त करने में त्र्यसफल रहेगा।

## मानवता की आध्यात्मिक स्वतंत्रता

किसी न किसी बाह्य शर्तपर अवलंबित रहने वाली समस्त विमन्न प्रकारों की स्वतंत्रता स्वभावतः कुछ न कुछ सीमाओं के अंतर्गत रहती है क्योंकि एक व्यक्ति, स्वतंत्रता की सीमाएं या समाज, या राज्य को जैसी स्वतंत्रता चाहिये वैसी ही स्वतंत्रता की अन्य व्यक्ति या समाज या राज्य को भी व्यावश्यकता रहती है। राष्ट्रीय, व्यार्थिक, धार्मिक या सांस्कृतिक स्वतंत्रता अपने आपको अस्तित्व के द्वैत दारा व्यक्त करती है; वह द्वैत पर आश्रित तथा द्वैत के द्वारा पोषित होती है। अतः ऐसी स्वतंत्रता आवश्यक रूपसे सापेच और सीमित होगी तथा वह अनन्त नहीं हो सकती | ऐसी स्वतं-त्रता का श्वस्तित्व भिन्नमिन्न व्यंशों में होगा, और व्यनवरत उद्योग के द्वारा उसे प्राप्त करने पर भी वह एक स्थायी प्राप्ति न होगी क्यों कि एक बार प्राप्त की जाने वाली बाह्य शर्तें सदैव के लिए प्राप्त नहीं हो जातीं। समय बीतने पर उनमें विकार अवश्य आ जाता है।

केवल आध्यात्मिक स्वतंत्रता ही नित्य तथा अतन्त है और जब अनवरत उद्योग के द्वारा वह प्राप्त की जाती है तो

वह सदैव के लिए प्राप्त हो जाती है; क्यों कि, यद्यपि आध्यात्मिक स्वतंत्रता स्वतत्रता ही अनन्त आस्तित्व के द्वैत में, तथा आस्तित्व को द्वैत के द्वारा प्रकट होती तथा अपने को

केवल आध्यात्मिक हो सकती है।

प्रकट कर सकती है तथापि वह समस्त जीवन की अविच्छेदा एकतापर अधिष्ठित तथा उस एकता के द्वारा पोषित होती है।

श्रीमेहेरबाबा की अखंड ज्योति

आध्यासिक स्वतंत्रता की एक आवश्यक शर्त है समस्त चाहोंसे स्वतंत्रता-समस्त इच्छाओं से मुक्ति। चाह से उंन बाह्य शर्तों पर आसक्ति हो जाती है जो उस चाह को पूरी करते हैं और इस प्रकार चाह के द्वारा जीवन सीमित हो जाता है। यदि चाह न रहे तो परतंत्र, परावलंबी तथा सीमित रहने की कोई आवश्यकर्ता नहीं रह जाती। चाह के द्वारा आत्मा दासत्व को प्राप्त होता है। जब आत्मा चाहकों श्रेखलाओं को तोड़ता दे तो वह शरीर की दासता, मन की दासता तथा आहंकार की दासता से मुक्त हो जाता है। यही वह आध्यास्मिक स्वतंत्रता है जिससे समस्त जीवन की एकता की आंतिम अनुभूति होती है तथा जिससे समस्त शंकाओं और चिंताओं का अंत होता है।

आध्यासिक स्वतंत्रता से ही मनुष्य को ग्रमर सुख तथा निर्विकार ग्रात्म-ज्ञान प्राप्त होगा । ग्राध्यासिक स्वतंत्राता से आध्यासिक स्वतंत्रता का महत्व का महत्व को सहत्व का महत्व को र वंधनों का ग्रांत होता है । ग्राध्यासिक स्वतंत्रता के ही द्वारा एक व्यक्ति सभी व्यक्तियों के लिए जी सकता है तथा समस्त कर्मों को करता हुग्रा भी ग्रानसक्त रह सकता है । ग्राध्यासिक स्वतंत्रता से कम कोई मां स्वतंत्रता रेत पर बने घर के सहश है । ग्राध्यासिक स्वतंत्रता के ग्राविरिक्त ग्रान्य कोई भी प्राप्ति एक न एक दिन नाश को

Ę

### मानवताकी आष्यात्मिक स्वतंत्रता

प्राप्त हो जायगी । अतएव आध्यासिक स्वतंत्रता से बढ़कर कोई जगहार नहीं है तथा औरों को आध्यासिक स्वतंत्रता प्राप्त करने में स्वतंत्रता देने के कार्य से आधिक महत्वपूर्या कोई कार्य नहीं है । जो आध्यासिक स्वतंत्रता के परम महत्व को समस चुके हैं उनको चाहिये कि वे न केवल स्वयं आध्यासिक स्वतंत्रता प्राप्त करने का प्रयत्न करें किंतु उसे प्राप्त करने के औरों के प्रयत्न में भी सहायक हो । औरों के आध्यासिक स्वतंत्रता प्राप्त करने के प्रयत्न में सहायक होना उनका ईश्वर—प्रदत्त कर्तव्य है ।

निःस्वार्थ सेवा-भावसे प्रेरित व्यक्ति मानव जाति कौ समस्त संभव सेवाएं करने में विलंब नहीं करते । वे वश्च, झाश्रय, मोजन, झौषधि, शिच्चा तथा सम्यता-जन्य झन्य सुविधाएं उन लोगों को प्रदान करते हैं जिन लोगों को जीवन की इन आवश्य-कताओं की जरूरत रहती है । वे झपने लोक-सेवा के कर्तव्य का पालन करने के लिए आक्रमग्र तथा निष्ठुर झर्स्याचार से दुर्वलों की रच्चा करने के लिए युद्ध करने को तैयार रहते हैं । इतना ही नहीं झौरों के लिए वे झपने प्राग्तोंका बलिदान करने के लिए भी तयार रहते हैं । ये सब प्रकार की सेवाएं महान झौर महत्व पूर्ण हैं किंतु झांतिम ऐसी सेवा महत्व में सर्वोत्तम है ।

10.

#### श्रीमेहेरबावा की अखंड ज्योति

व्यन्यान्य प्रकार की सेवा करने की रीति से आरें। को, खाध्यास्मिक स्वतंत्रता प्राप्त करने में, सहायता देने की सेवा

की रीति बहुत मिन्न है। भूखों को आध्यात्मिक स्वतंत्रता आप भोजन दे सकते हैं और उन्हें केवल उसे खाने का कार्य करना पडता है | नगें को आप कपडे दे सकत हैं | ्रश्रौर उन्हें केवल पहनना बाकी रह जाता

प्राप्त करने में औरौं को सहायता देने का तरिका

.6

है, और गृह-रहित व्यक्तियों को आप मकान दे सकते हैं श्रीर उनमें रहना ही उनका काम रह जाता है किंतु आध्या-सिक बंधनों की यंत्रणा से प्रस्त लोगों के लिए ऐसी कोई बनी-बनायी सामग्री नहीं है जिसे देने से उनकी कठिनाई तुरंत दूर हो जाय । आध्यात्मिक स्वतंत्रना स्वयं अपने द्वारा, स्वयं अपने लिए प्राप्त करनी पडती है । आध्यात्मिक स्वतंत्रता प्राप्त करने के लिए मनुष्य को अपने अहंकार तथा अपनी निम्नतर इच्छाओं के विरुद्ध कठोर तथा जागरूक युद्ध करना पडता है। जा सत्य के लिये सैनिक होना चाहते हैं उन्हें सभी व्यक्तियों को, आध्यात्मिक स्वतंत्रता प्राप्त करने की रोमांचकारी साधना के लिए प्रवृत्त होने में, सहायता पहुचानी चाहिए । सत्य के लिए जो योद्धा बनना चाहते हों उनका कर्तव्य है कि वे समस्त मनुष्यों को ऐसी सहायता पहुंचावें जिससे वे आत्म-विजय के युद्ध के चेत्र में पदार्पण कर सर्के और जब वे आत्म-विजय प्राप्त करने के लिए समरांगरा में पदार्परा करें तो

### मानवता की आध्यात्मिक स्वतंत्रता

उनके प्रत्येक पग में उनकी सहायता करें | उन्हें बोम-मुक्त करने का श्रीर कोई उपाय नहीं है-।

9

मेरे भक्तों, मुफे पूर्ण विश्वास है कि मानवता का यह बोफ इलका करने में तुम उसकी सहायता करोगे। तुममें स आव्हान विश्वास रखा, वरसों मेरी आज्ञाओं का

पालन किया है तथा मेरे आदेशों के अनुसार कार्य किया है तुम लोग आँधी-तूफानों तथा साविधाओं और संकटों के समय मेरे साथ रहे तथा मेरे छाध्यात्मिक कार्य की सहायता करते रहे। अब वह समय आ गया है कि ईश्वरानुभूति के लिये आंध्यात्मिक पथ पर पदार्पण करने में मानवता की सहायता करने के मेरे धर्म-कार्य में तम लोग अपनी सारी सेवाएं अर्पित करो । ईश्वरही एकमात्र वास्तविकता है-इस व्यनन्त सात्थको स्पष्टतः समझने निष्कपट भाव से स्वीकार करने तथा असंदिग्ध रूपसे शब्दों में व्यक्त करने की महान आवश्यकता है। सत्य की परम अनुभूति में मनुष्य आध्यात्मिक स्वतंत्रता प्राप्त करेगा | मनुष्य को आध्यात्मिक दासता से मुक्त करने के लिए कैसा भी बलिदान कोई वडा बलिदान नहीं है। उस सत्य की प्राप्ति में मानवता की सहायता करने से बढकर कोई सहायता नहीं है जिसकी . श्राप्त हो जाने पर तुम्हें परम शांति मिलेगी, जिसके प्राप्त होने से विश्व-प्रेम का अजेय भाव उत्पन्न होगा | उस सत्य की अनुभूति हो जाने

#### श्रीमेहरवावा की अखंड ज्योति

पर मनुष्य को यह अनुभव होगा कि सभी मनुष्य एकही सत्य की अभिव्यक्तियां हैं। यह अनुभव होने पर वह सभी मनुष्यों को स्वाभाविक रूपसे प्रेम करेगा। मानवता को ऐसी आध्या-स्मिक स्वतंत्रता प्राप्त करने के लिए प्रोत्साहित करना तथा उसे प्राप्त करने में उसकी सहायता करना उसकी सर्वश्रेष्ठ सहायता है।

इस ईरवरेच्छित, पूर्व-ग्रायोजित दिव्य-विधान-प्रेरित कार्य में अर्थात् मानवता को आध्यासिक स्वतंत्राता देने के दिव्य कार्य में, मेरे भक्तों, तुम्हें प्राश्मों की बाजी आदेश की आवश्यकता तुम्हें हर प्रकार के कष्ट तथा बलिदान का खागत करना होगा | इस दिशा में जो कार्य करना चाहता हो उसे किस प्रकार करना चाहिये

तथा उसकी व्यक्तिगत परिस्थितियों के अनुसार उसके लिए कौनसा कार्य अल्पंत उपयुक्त होगा, इस संबंध में जिन्हें पथ-प्रदर्शन की आवश्यकता हो, वे सुक्तसे पत्रव्यवहार करें।

## श्राध्यात्मिक कार्य-कर्ताश्रों के लिए कार्य

मुक्ते हर्ष है कि मेरे आव्हान के उत्तर में तुम सब मेरा संदेश प्राप्त करने के लिए इकट्ठे हुए हो | साधना पथ में मानवता के पथ प्रदर्शक बनो सिंक कार्य को करने के लिए कृत-

संकल्प तथा तत्पर रहना । मुफे इस बात से प्रसन्नता हो रही है कि मेरे प्रति श्रद्धा तथा प्रेम भे प्रेरित होकर, संसार को व्याध्यात्ममय बनाने के मेरे सार्वलौकिक कार्य में हाथ बटाने के लिए तुम लोगों ने सर्वान्तः — करणा से व्याप्त्ने आपको सम-पित कर दिया है; व्यौर मुफे पूर्णा विश्वास है कि तुम लोग, मैं जो सत्य लाया हूं उसके उत्तराधिक री बनोगे तथा, साथ ही साथ, तुम लोग घोर व्यज्ञान से आवृत मानवता के उत्साही तथा पराक्रमी पथ – प्रदर्शक भी बनोगे ।

आध्यात्मिक उन्नति में ही मानवजाति का वास्तविक कल्याग्रा सन्निहित है। अतः आध्यात्मिक कार्य का सर्वोच्च महत्व है। मानवता के प्रेमियों का यह स्वभाविक तथा अनिवार्य कर्तव्य है कि वे मानव-जाति की आध्यात्मिक

श्रीमेहरवाचा की अखंड ज्योति

सेवा करें। अतः मानव – जाति के सेवकों को यह स्पष्टतः आध्यात्मिक कार्य का प्रकार सेवा का प्रकार केया है और उसे किस रीति से करना चाहिए। सारा संसार

युथकता के मिथ्या भाव के वर्शाभूत हो गया है तथा द्वैत के छम में फँस गया है। आध्यासिक सेवकों तथा कार्य कर्ताओं का यह कर्तव्य है कि मानव—जाति को द्वैत के काल्पनिक कारागार से मुक्त करें तथा समस्त जीवन की एकता के सत्य का उन्हें ज्ञान कराकर उसके अज्ञान को दूर करें।

अनेकत्व के भ्रम का मूल कारण यह है कि आत्मा, अपने अज्ञान के कारण अपने शरीरों तथा अपनी अहंकार-अनेकत्व की उत्पत्ति बुद्धि से युक्त हो जाता है। स्थूल तथा सूक्ष्म शरीर तथा मानसिक शरीरों की श्रहंकार बुद्धि-द्वैत-जगत् की विभिन्न अवस्थाओं का अनुमव करने के साधन हैं किंतु आत्मा के वास्तविक स्वमाव का ज्ञान इन साधनों के द्वारा प्राप्त नहीं किया जा सकता। आत्मा का वास्तविक स्वरूप स्थूल, सूक्ष्म तथा मानसिक शरीरों और संस्कारों तथा अहंकार बुद्धि से परे है। अपने शरीरे तथा आहंकार बुद्धि से युक्त होकर आत्मा अनेकता के अज्ञान में फँस जाता है। समस्त शरीरों तथा समस्त आहंकार-बुद्धियों में व्याग्त आत्मा वस्तुतः एक अविमाज्य सत्ता है; किंतु वह इन शरीरों तथा आहंकार बुद्धियों से, जो केवल उसके उपकरण

आध्यात्मिक कार्य-कर्ताओं के लिये कार्य

हैं, युक्त हो जाता है श्रौर अपने को सिमित समफने लगता है श्रौर इस प्रकार श्रात्मा अपने घापको एक तथा अद्वितीय समफने की जगह, श्रनेको के बीच में श्रपने को केवल एक समफता है।

अविभक्त तथा अविच्छ्रेब परमात्मा ही एक मात्र सत्य है तथा प्रत्येक आत्मा उस परमात्मा से अविभाज्यतः नित्यं युक्त है; चेतना की अवस्थाएँ मिन्तु आत्मा अपने को विभिन्न शरीर समक्षकर एकता में अनेकता तथा प्रयक्ता की मिथ्या कल्पना करता है । वस्तुतः आत्मा की एकता में किसी भी प्रकार के पार्थक्य के तथा द्वैत के लिए तिल भर भी भाग नहीं है । विभिन्न शरीर तथा आहंकार बुद्धियां चेतना के केवल उपकरण या उपादान हैं तथा अपने विभिन्न उपकरणों या उपादानों के द्वारा संसार की विभिन्न भूमिकाओं को आनुमव करने के कारण आत्मा को चेतना की विभिन्न आवस्थाओं से गुजरना पड़ता है ।

परमात्मा समस्त जीवात्माओं को एकता तथा वास्तविकता है । परमात्मा और जीवात्मा में वस्तुतः कोई भेद नहीं है किंतु अनेक जीवात्माओं को अपने परमात्म-ईश्वरानुभूति स्वरूप या अपने परमैश्वर्य का चेतना-स्वरूप या अपने परमैश्वर्य का चेतना-पूर्वक ज्ञान नहीं है । उनमें ईश्वरानुभूति केवल सुप्तरूपसे विद्यमान है क्योंकि वह उनके द्वारा चेतनापूर्वक अनुभूत नहीं हुआ है । किंतु जिन्होंने द्वैत के बाह्यावरएा को उतार

श्रीमेहेरवावा की अखंड ज्योति

फेंका है उन्हें आत्मा का आत्माके ही द्वारा, विना किसी उपकरण या उपादान की सहायता के, ज्ञान हो चुका है | इस ज्ञान के द्वारा उन्हें समस्त आत्माओं की एकता तथा वास्तविकता की, अर्थात् परमात्मा की, चेतना पूर्वक अनुभूति हो चुकी है | वे यह अनुमव कर चुके हैं कि उनमें तथा परमात्मा में कोई मेद नहीं है अर्थात् वे ही परमात्मा हैं | इस सर्वैक्य-ज्ञान अर्थात् इस परमात्मानुभूति से समस्त सुख-दुखादि द्वन्दों तथा वंघनों से स्वतंत्रता की प्राप्ति होती है | यह ईश्वरानुभूति अनन्त की सज्ञान घोषण्णा है कि वह अनन्त है | आध्यासिक संपूर्णता तथा स्वतंत्रता की इस अवस्था में आहंकार का विशेष नाश हो चुकता है तथा सत्य के दिव्य जीवन की अनुभूति होती है; इस अवस्थामें एक तथा अद्वितीय ईश्वरसे अपनी एकता का ज्ञान होत है | ईश्वरानुभूति इस सत्य की घोषण्णा है कि ईश्वर ही एक तथा अद्वितीय सत्य है और हमें सत्य की प्राप्ति के लिए ही जीवित रइना चाहिए ।

ईश्वरानुभूति प्राप्त करना अनन्त में निवास करना है, । ईश्वरानुभूति समयशून्य अनुभव है । किंतु सृष्टि की अनेकता के पाश में फँसे हुए तथा समय के बंधन से बांधे हुए जीवात्माओं को मुक्त करना आध्यात्मिक कार्य कहलाता है । सृष्टि में समय का जो तत्व विद्यमान है उसकी उपेच्चा आध्यात्मिक कार्यकर्ता नहीं कर सकते । समय की उपेच्चा करना मानों आध्यात्मिक कार्य

| आध्यासिक | कार्य-कर्ताओं | के छिये | कार्य |
|----------|---------------|---------|-------|
|----------|---------------|---------|-------|

की ही उपेच्चा करना है। समय की गति का विवेक-पूर्ण ज्ञान रखना अनिवार्यतः आवश्यक है, तथा निकट भावेष्य के उस आनेवाले च्चरण के परम महत्व को समम्कना खास तौर से आवश्यक है। निकट भविष्य के उस छुम च्चरण में समस्त संसार दिव्य आध्यात्मिक ज्ञान की नवीन दीच्चा प्रहरण करेगा।

पीडित मानव-जाति को आध्यास्मिक सत्य की नवीन दीच्चा देने के मेरे कार्य में आध्यास्मिक कार्य-कर्ताओं को मेरी आध्यास्मिक कार्य-कर्ताओं को चेतावनी सत्य को प्राप्त करने तथा इस सत्य पर आद्याहरूढ होने के लिए तुम्हें मनवजाति

को तैयार करना होगा। किंतु यह ध्यान रखना अखंत आव-रयक है कि तुम आध्यास्मिक स्वतंत्रता प्राप्त करने तथा हैत के भ्रम से मुक्त होने में औरों की सहायता तभी कर सकते हो जब मिथ्या मेद उत्पन्न करनेवाले तथा आध्यात्मिक कार्य-कर्ताओं को जरा भी अवकाश न देनेवाले लोगों के बीच काम करते समय तुम स्वयं एकता के भाव को भूल न ज ओ या छोड़ न बैठो।

मैं जो अनन्त जीवन लाया हूं उसकी अनुभूति मनुष्य-गए तभी कर सकते हैं जब वे अपने आध्यात्मिक कार्य की कठिनाइयां कठिनाइयां कर बाहर फेंक दें । मनुष्यों को स्वार्थ-परता तथा संकीर्एता को निकाल

#### श्रीमेहेरवावा की अखंड ज्योति

छोड देने के लिए रॉजी करने का कार्य कोई सरल कार्य नहीं है। धनवान तथा गरीब, पोषित तथा शोषित, शासक तथा शासित, नेता तथा जनता, अल्याचारी तथा अत्याचार पीडित, एवं प्रतिष्ठित तथा तिरस्कृत में----मनुष्य-जाति का विभक्त हो जाना कोई आकस्मित दुईटना नहीं है। यह भेद-भाव उन लोगों ने पैदा किया है तथा इस भेद-भाव को उन लोगों ने बढ़ाया है जो आध्यात्मक अज्ञान के कारण इन भेद-भावों पर आकृत हो गये हैं तथा जिनके विकृत विचार तथा विकृत माव इतने दृढ हो गये हैं कि उन्हें अपने विकार और भ्रमका पता तक नहीं है | वे जीवन को विभक्त तथा भेद-भावयुक्त देखने के आदी हो गये हैं और इस मेद-माव एवं पृथक व्यवहार को त्यागने के लिए वे तैयार नहीं हैं। जब तुम अपना आध्यात्मिक कार्य झुरू करोगे तो तुम उन भेद-भावों की दुनिया में प्रवेश करोगे जिनसे मनुष्य बुरी तरह चिपके हुए हैं तथा जिन में:-मावों को बढाने, कायम रखने, एवं ज्ञान-पूर्वक या व्यज्ञान-पूर्वक उन्हें चिर-स्थायी रखने की लोग कोशिश करते हैं।

इन भेद-भावों का खंडन करने से ही वे नष्ट नहीं हो जाएंगे | भेदबुद्धि तथा भेद-भावना से ये भेद-भाव बढ़ाये जा रहे हैं | मेद-बुद्धि तथा भेद-भावना सत्य के लिए उनपर विजय प्राप्त करो ये मेद-भावना से ये भेद-भाव बढ़ाये जा रहे हैं | मेद-बुद्धि तथा भेद-भावना प्रेम योरे ज्ञान के स्पर्श से ही दूर हो सकती है | तुम्हें सत्य के जीवन के

आध्यात्मिक कार्यकर्ताओं के लिये कार्य

लिर या एकता के जीवन के लिए मनुष्यों के हृदय पर विजय प्राप्त करनी होगी | तुम उन्हें जवरन, जोर जवररस्ती करके, आध्यास्मिकता की तरफ नहीं घसीट सकते | अपने कार्य में सफल होने के लिए केवल इतनाही काफी नहीं है कि तुम उन मनुष्यों के प्रति शुद्ध मैत्री का माव रखते हो तथां अपने हृदय से उनकी निर्मल कल्याग्र-कामना चाहते हो किंतु तुम्हें उनमें यह श्रद्धा तथा विश्वास उत्पन्न करना होगा कि तुम वंधन तथा दुख से मुक्त होने में सचमुच उनकी सहायता कर रहे हो तथा तुम सचमुच ईश्वर की अनुभूति करने में उनकी मदद कर रहे हो | आध्यास्मिक स्वतंत्रता तथा ज्ञान प्राप्त करने में उनकी सहायता करने का और कोई तरीका नहीं है |

## आध्यात्मिक कार्यकताओं के लिये सूचनाएं

त्र्याध्यास्मिक सहायता देने के लिए तुम्हें निम्न–लिखित चार वातों का स्पष्ट ज्ञान रखना चाहिए।

(१) जपरी तौर से निम्नतर सतह में उतरना :---

जिन लोगों की सहायता करने का तुम प्रयत्न करोगें उनकी निम्नतर सतह में बहुधा उत्परी तौर से ( दिखाऊ रूप से ) उतरने की तुम्हें श्रावश्यकता होगी । यद्यपि लोगों को उच्चतर सतह पर उठाना तुम्हारा उद्देश्य होगा किंतु यदि तुम ऐसी भाषा में बात करोगे जिसे वे नहीं समक्ष सकेंगे तो तुम जो कुछ कहोगे उसे वे ग्रहण न कर सकेंगे और न तुम्हारी

90-

श्रीमेहेरवाबा की अखंड ज्याति

बात से वे कोई लाभ उठा सकेंगे | यदि विचार—मावना के द्वारा तुम उनसे ऐसी बात करोगे जो उनकी समक के बाहर होगी तो तुम्हारी बात को सिर—गैर कुछ भी वे न समक सकेंगे | तुम्हारी बात को तबतक लोग न समकेंगे जबतक तुम्हारी बात उनकी समझने की योग्यता तथा व्यनुभव की सीमा के व्यंतर्गत न होगी | तथापि इस बात का विशेष ध्यान तुम्हें रखना होगा कि लोगों की निम्न बौद्धिक सतह में उतर कर भी तुम्हें व्यपनी उच्च बौद्धिक सतह पर ही व्यारूढ़ रहना चाहिए | ज्यों—ज्यों लोगों के ज्ञान में वृद्धि होती जायगी त्यों—त्यों तुम्हें व्यपनी पद्धति तथा समक्ताने की रीति बदलनी चाहिए | इस प्रकार नीची सतहपर तुम्हारा ऊपरी तौर से उतरना केवल व्यस्थायी होगा |

(२) ग्राध्यात्मिक ज्ञान से सर्वागीण उन्नति होती है:---

जीवन को विभन्न विभागों में विभक्त करके, किसी एक विशिष्ट भाग को व्ययनाकर केवल उसी भाग तक अपने कार्य को तुम्हें सीमित नहीं कर लेना चाहिए। एकांगी विचार बहुधा पूर्या ज्ञान की प्राप्ति में बाधक सिद्ध होता है। अतः यदि तुम जीवन को राजनीति, शिच्चा, नैतिकता, मौतिक उन्नति, विज्ञान, कला, धर्म, रहस्यवाद, तथा संस्कृति इत्यादि खंडो में विभक्त कर दोगे तथा अन्य भागों का बहिष्कार करके केवल किसी एक भाग का विचार करोगे तो जीवन समस्याओं

आध्यात्मिक कार्य-कर्ताओं के ालेये कार्य

का जो तुम सुलक्ताव पेश करोगे वह न तो संतोषजनक होगा श्रोर न आंतिम होगा। किंतु यदि तुम श्राध्यास्मिक उत्साह तथा ज्ञान जाम्रत करने में सफलता प्राप्त करोगे तो जीवन के इन विभिन्न भागों में स्वतः तथा सहज ही उन्नति होगी। श्राध्यास्मिक कार्यकर्ताओं के नाते तुम्हें समस्त वैयक्तिक तथा सामाजिक समस्याओं का सर्वांगीएा तथा वास्त-विक हल पेश करना होगा।

(२) आध्यात्मिक उन्नति अंदर से ज्ञान के सहज-रूप से प्रस्फुटित होने में सन्निहित है :—

आध्यात्मिक कार्यकर्तीओं के नाते तुम्हें यह बात भी याद रखनी वाहिए कि तुम जो आध्यात्मिक ज्ञान लोगों को देना चाहते हो वह पहले से ही सुप्त रूप से उनमें विद्यमान है और उस आध्यात्मिक ज्ञान का उद्घाटन करने में तुम्हें केवल निमित्त बनना है । आध्यात्मिक उन्नति का अर्थ बाहर से संग्रह करने में सन्निहित नहीं हैं; अंदर से विकासित होने के कम का नाम आध्यात्मिक उन्नति है । आत्म-ज्ञान प्राप्त करने के लिए गुरु की अनिवार्थ आवश्यकता है । गुरु जो सहायता देता है उसका महत्व यह है कि वह लोगों के मीतर प्रसुप्त उनकी स्वयम् की संभावनाओं को जाग्रत करने में एक साधन बनता है ।

(४) प्रश्नों के उत्तर देने की अपेचा कुछ प्रश्न पूछना अधिक महत्व-पूर्श सिद्ध होता हैं:---

## श्रीमेहेरवावा की अखंड ज्योति

ग्राध्यासिक कार्यकर्ताओं के नाते तुम्हें उस वास्तविक कार्य को नहीं भूल जाना चाहिए जो गुरु तुम्हारे द्वारा करना चाहता है। जब तुम स्पष्टतः यह समझ लेते हो कि आध्या-स्मिक ज्ञान सभी मनुष्यों में प्रसप्त है तो तुम्हें औरों को स्व-निर्धारित तथा स्वनिर्मित उत्तर एवं सत्यमाव प्रदान करने की जल्दबाजी तथा फिक्र नहीं करनी चाहिए | अनेक अबसरों पर तुम्हारे लिए इतनाही पर्याप्त होगा कि तुम एक नई समस्या पेश कर दो अथवा जो समस्या उनके सामने उपास्थित हो उस समस्या को तुम स्पष्ट कर दो और इस प्रकार उन समस्याओं को स्वतंत्र रूपसे हल करने के लिए तुम लोगों को स्वतंत्र छोड़ दो | तुम यदि लोगों को एक ऐसा प्रश्न पूछ दोगे जो प्रश्न किसी व्यावहारिक परिस्थिति में पड कर वे स्वयं नहीं पूछते, तो तुम्हारा कर्तव्य पूरा हो जायगा और कुछ लोगों से यदि तुम ऐस। प्रश्न पूछोगे जिसके उत्तार की वे खोज करने लगे तथा जिसे समझने के लिए वे उत्कंठित हा उठें झौर जिसके परिगाम-स्वरूप वे उपपनी समस्याओं को ठीक ढंग से हल करना आरंभ करके कोई लाभदायक तथा रचनात्मक कार्य करने लग जायें तों तुम्हारा कर्तव्य पूरा हा जायगा। लोगों में गंभीर दृष्टिको ए उत्पन्न करना अथवा किसी लाभ-दायक विचार या कार्य की त्रोर लोगों का ध्यान त्राकृष्ट कर देना, अपनी विचार-धार। या अपनी बुद्धि का निर्त्ताय उनमें ठूंसने या उनपर लादने की अपेक्ता कहीं अधिक लाभदायक

### अध्यात्मिक कार्य-कर्ताओं के लिये कार्य

तथा हितकर है । स्वतंत्र रूपसे स्वयं उत्तर की खोज के लिए तुम जो प्रश्न पूछो वह केवल सिद्धांतिक तथा व्यनावश्यक रूपसे कठिन श्रीर जटिल न हो । यदि तुम्हारे प्रश्न सरल, सीधे, उपयोगी तथा मौलिक होंगे तो ये प्रश्न स्वयं उत्तर देंगे तथा मनुष्य व्यपनी समस्याएं स्वयं हल कर लेगा । इस प्रकार उनकी सेवा करने का तुम्हारा कर्तव्य पूरा हो जायगा क्योंकि तुम्हारी बुद्धिमत्ता----पूर्ण मध्यस्थता के बिना श्राध्यासिक दृष्टिकोया से व्यपनी अनेकों समस्यात्रों को सुलक्षाने में वे समर्थ न हुए होते ।

यह देखा गया है कि आध्यात्मिक कार्यकर्ताओं को आवश्यक रूपसे अनेक कठिनाइयों का सामना करना पड़ता है; किंतु कठिनाइयां इस लिए आती हैं कि इन पर विजय प्राप्त की जाय। कुछ कठिनाइयां अजेय-सी दिखाई देती हैं किंतु फर्लो और परिशामों की चिंता किये बिना तुम्हें कठिनाइयों पर विजय प्राप्त करना कठिनाइयों पर विजय प्राप्त करना चाहिए। एकता के अनन्त राज्य में, वठिनाइयां और उनपर विजय प्राप्त करना, सफलता तथा असफलता-इत्यादि केवल भ्रम हैं। यदि स्वीन्तःकरशा से तुम अपना कार्य करते हो तो तुम्हारा कार्य स्वतः पूर्शा है ऐसा समफना चाहिये। मानवता को एकमात्र सत्य ईश्वर का ज्ञान प्रदान करने के मेरे आध्यात्मिक कार्य में मेरी सहायता करने की तुग्हारी ढढ तथा अनन्य

#### श्रामिहेरबावा की अखंड ज्योति

इच्छा है व्यतः आध्यास्मिक कार्य के लिए तुम्हें अनेक मौके मिलेंगे | आध्यास्मिक दिशा में कार्य करने के लिए विस्तृत च्चेत्र है | मुफ्ते पूरा विश्वास है कि इस कार्य के लिए तुम बिना हिचकिचाहट के अपना आरम-समर्परा करोंगे और इस कार्य को सफलता-पूर्वक तुम तभी कर सकोगे जब तुम निष्कपट भावसे उन आध्यात्मिक आदेशों का पालन करोगे जो तुम्हें आलग से दिये जायेंगे |

सफलता या असफलता की ओर ध्यान दिये बिना तथा परिणामों के संबंध में चिंता किये बिना तुम्हें अपना कार्य डढतापूर्वक करते जाना चाहिए; किंतु आध्यास्मिक कार्य का परिणाम यह निरचय रखो कि ऐसे ज्ञान और ऐसी अनासक्ति के साथ जो कार्य किया जायेगा उसका परिणाम अवश्यंमावी है । आध्यात्मिक कार्यकर्ताओं के आविश्रांत कार्यों के द्वारा मानवता अमर शांति, तथा विकासशील बौद्धिक ऐक्य, आजेय श्रद्धा तथा अच्हर आनन्द, अविनश्वर माधुर्य तथा निर्मल पवित्रता, विधायक प्रेम तथा अनन्त ज्ञान के नवीन जीवन में प्रवेश करेगी ।

काले स्वतः पूर्णा हे ऐसा संवयत्वा चाहिय | माववना को एकावाद सार्य देखर को जोन प्रयास करने के सेरे छाव्यान्विक वाले के मेने स्वयासना जर्मने की लुग्हारी हह तथा जानगर

## सत्य की अनन्तता

बाला हे जोर वही कारण है 😵 साम्यालिक कार्य के सबल

को समझा में उसके यनमें बहुनसी

अनेक मनुष्यों की यह धारणा होती है कि आध्यात्मिक महत्ता का दावा करनेवाली वस्तु व्यावश्यक रूप से सांसारिक

निरूपण में भूल की उत्पत्ति

दाष्ट्रिकोण से बहुत बडा तथा बहुत आध्यात्मिक मूल्य- विशाल होनी चाहिए | वे समभते है त्र्याध्यात्मिक महत्व रखनेवाले कार्य का कोई व्यापक बाह्य परिशाम होना चाहिए,

या उस कार्य का जीवन के अलंग विस्तृत च्रेत्र पर प्रभाव पडनः ही चाहिए | ऐसे लोग किसी कार्य का मूल्य उस कार्य के फल और बाह्य परिगाम को देखकर निर्धारित करते है। मनुष्य प्रायः स्थुल जगत की वस्तुओं में इतना मय हो गया रहता है, कि वह प्रत्येक कार्य को अचेतनतः स्थुल आकार, मात्रा, तथा स्थूल गुरा के माप दंड से मापता है। किसी कार्य का उस कार्य के बाह्य परिएगाम के विस्तार से मूल्य निरूपण करने के कारण, वह आध्यात्मिक कार्य के महत्व को नहीं समझ पाता तथा आध्यासि क कार्य का यथार्थ मूल्य निरूपग नहीं कर सकता।

#### श्रीमेहेरबाबा की अखंड ज्योति

मनुष्य के मनपर गणितविषयक विचारों का प्रमुख हो जाता है और यही कारण है कि आध्यात्मिक कार्य के महत्व को समझने में उसके मनमें बहुतसी गणितात्मक अनन्तता उलमने पैदा हो जाती हैं। जो कार्य आध्यात्मिक दृष्टि से महान् हैं वह प्रकार में उस वस्तु से मिन्न है जो गगित की दृष्टि से महान् हैं। स्थिर तथा एक ही समान मूल्य या महत्व रखनेवाली प्रस्नेक इकाई एवं घटक (unit) की अनन्त संख्या के संग्रह की कल्पना से, अनन्तता के गएानात्मक विचार की सृष्टि हो जाती हैं; किंतु ऐसी गनगात्मक अनन्तता यथार्थ में कल्पना की पहुंच के बाहर की वस्तु है, क्योंकि ऐसी किसी भी संख्या की कल्पना करने पर भी, एक ऐसी संख्या की भी कल्पना की जा सकती हैं, जो उस कल्पित संख्या से भी बडी होगी। तथा प्रत्येक इंकाई एवं घटक मिथ्या साबित होगी, यदि उसका पुथक तथा अन्य इकाईयों से अलग महत्व और अस्तित्व समभा जायगा। अनन्तता का गणनात्मक विचार आंत अनुमानों की कल्पना का परिग्राम सिद्ध होता है।

आध्यास्मिक अनन्तता मिथ्या के काल्पनिक योग का परिग्राम नहीं है; वह स्वयम् वह सत्य है जो मिथ्या कल्पना के स्माप्त होने पर अनुभूत होता है। सत्य की अनन्तता किसी योग से न तो वृद्धि को प्राप्त हो सकती है; और न

:5.8

सल की अनन्तता

किसी ऋगु से दग्स को प्राप्त हो सकती है | सच बात तो यह है कि उसमें न कुछ जोड़ा जा सकता है और न उससे कुछ घटाया जा सकता है क्योंकि वह सर्व व्यापक है, सब कुछ उसके श्रंतर्गत है, उसके मीतर सब कुछ सम्मिलित है; उसके श्रति-रिक्त दूसरे के लिए कहीं जगह नहीं हैं; उसकी सत्ता में छोटा तथा बड़ा सब कुछ समाविष्ट है | वह न नापा जा सकता है, न तोला जा सकता हैं, और न उसके तुकड़े हो सकते हैं | वह स्वयं संपूर्या है |

संसार में जो परिवर्तन होते है उसका सत्य की अनन्तता पर कोई प्रभाव नहीं पड़ता। संसार में जो कुछ भी होता है वह केवल बाह्य और दृष्य व्यतः सत्य के दृष्टिकोग्रा से वह शून्य के सदृश है। संसारी मनुष्य भूकंप को व्यत्यंत भयंकर तथा घातक विपत्ति सममजा है क्योंकि भूकंप से धन तथा जन का घोर संहार होता है। किंतु ऐसी विपत्ति भी व्यनन्त सत्य को किसी प्रकार छू नहीं सकती। समस्त संसार का लोप हो जाने पर भी सत्य की व्यनन्तता को च्ततिथा हानि नहीं पहुंचती और वह किसी प्रकार भी सीमित नहीं होती। व्यतः महान्-संवंधी सांसारिक मानदंड से व्यनन्तता की माप-तोल करना व्यर्थ है।

त्र्यनेक साधकों की जो आंत धारणा होती है श्रौर जिस अम से मुक्त होना उनके लिए कठिन होता है वह उनका

#### श्रीमेहेरवावा की अखंड ज्योति

यह विश्वास है कि अनन्त सत्य वह परार्थ है जो किसी सुंदर भविष्य में प्राप्त किया जायगा और सारा जीवन इस प्राप्ति का केवल एक साधन हैं। किंतु आध्यात्मिक अनन्तता कोई भविष्य वर्ता कोई भविष्य वर्ता होता और भूतकाल तथा वर्तमान काल से उसका कोई संबंध न होता; तो वह अनन्त नहीं होता, वह समय में उत्पन्न होने वाली एक घटना होने के नाते सीमित हो जाता। जीवन जो कुछ है तथा जो कुछ उसका अस्तित्व है, यह मौलिक महत्व से एकदम वंचित हो जाता है, यदि उसे किसी सुदूरवर्ती घटना की प्राप्ति का कोरा एक साधन मान लिया जाता है। यह निःसंदह एक गलत दृष्टिकांख है।

जीवन का यह अर्थ नहीं हैं कि किसी सुदूरवर्ती आगामी तिथि में आध्यात्मिक महत्ता प्राप्त को जाय, किंतु प्रत्येक वर्तमान क्षणमें अनन्तता का अनुमव अनन्तता का वास्तविक स्वरूप समस्ता जा सकता हैं। यसली जीवन है। स्पष्ट तथा शांत चित्त के ही द्वारा आध्यात्मिक अनन्तता का वास्तविक स्वरूप समस्ता जा सकता हैं। आध्यात्मिक अनन्तता वह नहीं हैं, जो होने को हैं। आध्यात्मिक अनन्तता वह है, जो हो रही है, तथा जो रहेगी। असीम स्वयं संपूर्णता थी, जब प्रत्येक चण आध्यात्मिक महत्ता से संपन्न होता है, तो न तो मृत

सख की अनन्तता

अतीत के प्रति कोई संबंध तथा आसक्ति रहती है, और न आगामी भविष्य के प्रति कोई आकांचा और अपेचा, किंतु कालातीत अनन्त वर्तमान में निरंतर निवास । अनन्त वर्तमान में संपूर्ण रूप से निरंतर निवास करने पर ही सत्य की अनन्तता का जीवन में अनुभव किया जा सकता हैं।

वर्तम न को भविष्य वा मुखापेच्ची बनाकर उसे महत्व-शून्य बनाना ठीक नहीं है; इस मुखापेच्चीता का अर्थ यह होगा कि जो वस्तु है उसके सच्चे महत्व आस्तित्व की संपूर्णता की अनुभूति तथा ज्ञान प्राप्त करने के बदल कल्पित भविष्य में ही समस्त महत्व का काल्पनिक संग्रह केंद्रित करना। अनन्तता में ज्वार तथा भाटा नहीं होता रहता। अनन्तता में दो घटनाओं के बीच कोई अर्थशून्य विश्राम नहीं होता। अनन्तता अस्तित्त्व की वह संपूर्णता है, या जिसका एक च्रण् भी हीनता था अर्थशून्यता से पीडि़त नहीं होता। जव जीवन रिक्त तथा सुना माद्यम होता है, तो सत्य वी अनन्तता में किसी अमाव या रिक्तता के कारण ऐसा माद्यम नहीं होता, किंतु अनन्तता के पूर्ण आधिकार में प्रवेश करने की अपनी असमर्थता के कारण ही ऐसा माद्यम होता।

जिस प्रकार किसो अपेक्तित भविष्य के लिए समस्त आध्यासिक महत्व संग्रहीत कर रखना ठीक नहीं है, उसी

श्रीमेहेरवाचा की अखंड ज्योति

प्रकार खूब कोलाहल उत्पन्न करनेवाली घटना को ही समस्त व्याध्यासिक महत्व प्रदान करना भी उचित नहीं हैं। जीवन बड़ी तथा महान घटनाएं स्मिक महत्व से संपन्न नहीं हैं। आध्या-स्मिक महत्ता से संपन्न होने के लिए किसी

कार्य का असाधारण या खास तौर से आकर्षक होना जरूरी नहीं है। असाधारण तथा आकर्षक का अस्तित्व साधारण तथा व्यनाकर्षक के संबंध से है, उनका स्वतंत्र रूपसे कोई आध्यासिक सौंदर्य नहीं हैं। अतः आध्यासिक दृष्टि से किसी कार्य के महान् होने के लिए यह आवश्यक नहीं हैं कि मनुष्य बहुत बडा धन किसी लोगोपकार के कार्य के लिए देने के योग्य होवे | एक गरीब आदमी ऐसा करने में समर्थ न होकर भी अपने समर्थ के चनुसार कुछ देकर भी आध्यात्मिक दृष्टि से महत्व-पूर्ण कार्य करता है। देन की मात्रा से देने की आध्यात्मिक महत्ता निश्चित नहीं होती; जिस भाव से देन दी जाती है, उस भाव से उस देन की आध्यात्मिक महत्ता निश्चित होती है। वस्तुतः बडा भारी दान बहुधा अभिमान तथा स्त्रार्थ की भावना से दिया जाता है और ऐसा दान आध्यात्मिक महत्व खो बैठता है; तथा नम्रता और पूर्ण निःस्वार्थ प्रेम से दी जाने वाली छोटीसी भेट का अत्यंत त्र्याधिक त्र्याध्यात्मिक महत्व हो उठता है।

आध्यासिक जीवन परिग्रामों और मात्रास्रों का विषय नहीं,

सत्य की अनन्तता

हैं। आध्यात्मिक जीवन के मौलिक गुरा का नाम है। आध्यात्मिक अनन्तता के मीतर दीर्घ तथा लघु दोनों समाविष्ट हैं उसके अंतर्गत है। आध्यात्मिक अन-

न्तता महानतम से भी लघुतर है; और वह बाहर से बड़े दिखने वाले कार्य में, तथा बाहर से छोटे दिखने वाले कार्य में, समानतः आभिव्यक्त हो सकती है। सत्य की चेतना से निःसृत होने वाली मुसकान या दृष्टिपात, का उतना ही आध्यासिक महत्व है जितना किसी कार्य के लिए प्राण स्थागना। अनन्त के प्रकाश में जब सारा जीवन व्यतीत किया जाता है, तब उसमें अश-भेद या श्रेगी-मेद के लिए स्थान नहीं रहता। यदि केवल बड़ी घटनाओं से ही जीवन का निर्माण हुआ होता, तथा उसके क्षेत्र से समस्त छोटी घटनाएं निकाल बाहर कर दी जातीं, तो ऐसा जीवन व्यत्तत तो कभी होता ही नहीं, बल्कि वह आत्यंत दीन-दरिद्र जीवन होता। प्रत्येक वस्तु में व्याप्त तथा सुप्त अनन्त अपने को तभी व्यक्त कर सकता है, जब समस्त जीवन को समष्टि के दृष्टिकोण से देखा और स्वीकार किया जाय।

अहंकार-केंद्रित इच्छाओं तथा स्वार्थ के कारण बंधन तथा ससीमता का अनुभव होता है। सभी प्रकार की संग्रा-हक (Possessive) वृत्ति के कारण जीवन सीमाबद्द हो

श्रीमेहेरवावा की अखंड ज्योति

जाता है। उदाहरणार्थ यदि एक व्यक्ति अद्वैत की स्वतंत्रता दूसरे व्यक्ति के प्रेम को छुब्ध-दृष्टि से तथा आनंद देखता है, आरे वह प्रेम उसके बजाय किसी दूसरे व्यक्ति को प्राप्त है, तो परिग्राम यह होता है कि उस प्रेम को वह स्वयं तो पा नहीं जाता, किंतु स्वयं उसके आत्मा का जीवन संकीर्ग्त हो जाता है, तथा उसकी खुद की चेतना का मानों दम घुटता है, और उसे बद्धता की तीव्र वेदना का अनुभव होता है। इस प्रकार, दम घोटनेवाली ईर्ष्या का जन्म होता है। किंतु अगर यही प्रेम लालसा और लोभ से रिक्त हदय द्वारा देखा जाता है, तो दसरे को मिलने वाले थ्रेम के स्वाभाविक सौंदर्य का दर्शन होता है; तथा अधिकार वृत्ति के अभाव से चेतना की जो स्पष्टता तथा निर्मलता उत्पन्न होती है. उनसे उसे अद्वैत की स्वतंत्रता का रसास्वाद प्राप्त होता है, तथा अद्वैत का आनन्द भी प्राप्त होता है। दूसरे व्यक्ति का वह प्रेम प्राप्त करना अपने स्वयं का वह प्रेम प्राप्त करना सा लगेगा | वह किसी एक रूपसे वंधा नहीं रहता, किंतु समस्त रूपों से व्यभिव्यक्त होने आले जीवन से उसका तादात्म्य हो जाता है।

अद्वैत में समस्त सीमाओं से मुक्ति मिल जाती है। अद्वैत में प्रत्येक वस्तु की वास्तविकता तथा उसकी यथार्थ स्थिती का ज्ञान प्राप्त हो जाता है। आद्व**त में ही सच्ची** 

सत्य की अनन्तता

आध्यात्मिक अनन्तता की अनुभूति होती है, जिससे अद्वैत के द्वारा आध्यात्मिक अनन्तता प्राप्त करना के ध घृणा तथा तृष्णा से मी होता है। ईर्ष्यो से जो ससीमता तथा बद्धता का अनुभव होता है, वैसी ही सीमता तथा बद्धता का अनुभव को ध घृणा तथा तृष्णा से भी होता है। समस्त सीमाबद्धता आहंकार तथा स्वार्थ से उत्पन्न होती है, तथा आहंकार और स्वार्थ के परित्याग से, जो वास्तव में है, उसके आनन्त महत्व का ज्ञान प्राप्त होता है।

श्रद्वैत के दृष्टिकोण से सत्य की व्यनन्तता को ठीक से समभने पर माऌम होगा कि वह सामाजिक समस्याओं के समुचित रीति से सुलभा सकती है। द्वैत समुचित रीति से सुलभा सकती है। द्वैत को एक व्यनिवार्य सत्य समभने वाले को एक व्यनिवार्य सत्य समभने वाले दृष्टिकोण के द्वारा सामाजिक समस्याएं कदापि नहीं सुलभायी जा सकती। संख्याओं को सिर्फ व्यवस्थित कर देने से फिर चाहे यह व्यवस्था कितनी ही निपुणता से न की जाय–व्यक्ति और समाज के बीच में कोई सही व्यवस्था की उत्पत्ति नहीं हो जायगी ग्रीर न ऐसी व्यवस्था से समाज के ग्रंतर्गत मौजूद विभिन्न दलों के बीच कोई सञ्ची एकता की स्थापना होगी। यदि एक लघु श्ररूप संख्या के हितों को ध्यानमें रखकर कोई सामान्य सामाजिक व्यवस्था स्थापित की जायगी

श्रीमेहरेयात्रा की अखंड ज्योति

तो विशाल बहुसंख्या के हित की पूर्ति अल्प संख्या तथा बहुसंख्या बहुसंख्या बहुसंख्या के प्रति व्यनिवार्थ रूप से प्रतिद्वन्द्विता तथा रात्रुता का बर्ताव करेगी । इसके विपरीत जैसा कि प्रजातंत्र-वादी देशों में होता है, बहुसंख्या के हितों को ध्यान में, रखकर सामान्यतः सामाजिक व्यवस्था की स्थापना की जाती है। किंतु यह दृष्टिकोण अद्वैत की ही सीमा के व्यंतर्गत रहता है–जहां बहुत का अस्तित्व रहता है; अतः अल्प संख्या के लोगों की समस्या नहीं सुलफ्त्ती तथा उनका हित अपूर्या रहता है | इस प्रकार अल्पसंख्यक के लोग आनिवार्य रूपसे वहुसंख्यक लोगों से बैर तथा विरोध करते है |

जब सामाजिक समस्या, संख्याओं तथा श्रनेकता के विचार से सुलफाई जायगी, तबतक स्थायी रूपसे वह नहीं सुलफोगी | सामाजिक समस्या का स्थायी हल तभी होगा जब द्यविभाज्य समष्टि

(Indivisible Totality) तथा समस्त की एकता के दृष्टिके ए से वह सुलकायी जाय। सनों मे जो एक है उससे, अनेक को गुना करने से संपर्क स्थापित नहीं किया जा सकता-अनेक का मिथ्या विचार त्यागने से ही, उससे संपर्क स्थापित किया जा सकता है। कोई भी संख्या, चाहे वह कितनी भी बड़ी संख्या क्यों न हो-सान्त होगी। आध्यात्मिक अनन्तता कोई संख्या नहीं है;

सत्य की अनन्तता

वह एक मात्र तथा अद्वितीय सत्य है, जिसका कोई प्रतिद्वन्द्वी नहीं हैं। जहां अनेक है, वहां आवश्यक रूपसे उनमें तुलना होगी, वहां अल्प-संख्या तथा बहु संख्या होगी, उनमें दावे, अनेक का संसार अनेक का संसार से एकता ही नष्ट हो जाती है। आध्यांकरण तथा वर्गांकरण से एकता ही नष्ट हो जाती है। आध्यांकरण तथा वर्गांकरण से एकता ही नष्ट हो जाती है। आध्यांकि टष्टिकोण से श्रेणी तथा वर्ग मिथ्या भ्रम के रूप है। सत्य प्रत्येक व्यक्ति में स्पंदित होता है। एकता की यह अनुभूति समानता के सिद्धान्त के सिन्न है। समानता के सिद्धान्त के अपनुसार एक मनुष्य दावे, अधिकार तथा महत्व में किसी दूसरे एक मनुष्य के समान है, किंतु वह दावे, अधिकार, तथा महत्व में दो मनुष्यों के समान करापि नहीं हो सकता।

इसके त्रिपरीत आध्यात्मि ह अनन्तता में इस असत्या-भास के लिए स्थान है कि एक मनुष्य समष्टि समस्ता जा सकता है। अतः एक व्यक्ति महत्व में दो या, प्रत्येक तथा सभी में रही एक

नहीं हैं किंतु महत्व में सभी से समान है। आध्यात्मिक अनन्तता में किसी भी प्रकार की तुलना के लिए स्थान नहीं है, लघुतर या दीर्घतर कुछ भी नहीं हैं; दावों, अधिकारों तथा हकों का छोटापन या बड़प्पन के लिए गुंजाइश नहीं हैं। प्रलेक

श्रीमेहेरवावा की अखंड ज्यात

-में तथा सभी में एक के निर्विकार दर्शन के कारण, प्रत्येक तथा समस्त के महत्व में किसी भूल के लिए स्थान नहीं रहता क्योंकि सृष्टि में प्रत्येक प्राणी तथा प्रत्येक वस्तु आध्यात्मिक अपनन्तता के आंतर्गत रहती है। यही नहीं बल्कि प्रत्येक व्यक्ति ही अविमाज्य आध्यात्मिक अनन्तता होता है, अत: प्रत्येक व्यक्ति महत्व में सर्वप्रथम है तथा कोई भी द्वितीय नहीं है।

सामाजिक जीवन में सत्य की अनन्तता की स्वीकृति व्यक्तिवाद तथा समूहवाद दोनों के लिए एक चुनौती होगी। व्यविभाज्य समाष्टिवाद के दृष्टिकोण से नवीन सभ्यता विचार करने की एक नयी बिचार पद्धति की उत्पत्ति होगी ! प्रत्येक वस्त के मौलिक महत्व को स्वीकार करने के पत्त में वह तलनात्मक सापेत्त महत्व को त्याग देगी। सत्य की आध्यात्मिक अनन्तता के सच्चे विचार की नींव पर आश्रित सम्यता में, बहुसंख्यक लोगों तथा अल्पसंख्यक लोगों की समस्या न रहेगी, प्रति द्वन्द्विता तथा प्रतिस्पर्धा की समस्या न रहेगी। तुलनाओं तथा श्रेष्ठता हीनता का मेदमाव न रहेगा, जिससे आहंकार तथा अहन्मन्यता को आश्रय मिलता है। इस नवीन सभ्यता में जीवन अनन्त गुना सरल तथा संपूर्ण होगा क्योंकि वैषम्य, पार्थक्य भेद उत्पन्न रखनेवाले स्रम इस जीवन में पहिले ही चुके होंगे।

## आध्यात्मिक उन्नति की गतिप्रक्रिया

जव संसारासक्त मनुष्य के दृष्टिकोण में मौलिक परिवर्तन हो जाता हैं तभी उसकी आध्यात्मिक उन्नति छुरू होती है।

उचतर जीवन के है लिए शरीर को वश में रखना

संसारासक्त मनुष्य शरीर के लिए जीता है। उसके कुछ उद्योग ऐसे भी होते हैं जिनका शरीर से कोई सीघा संबंध नहीं माऌम होता किंत विश्लेषया करने पर

ज्ञान होता है कि उसके ऐसे उद्योग भी शरीर से संबंध रखने वाली इच्छाओं से प्रेरित होते हैं। जैसे वह खाने के लिए जीता है; वह जीवित रहने के लिए खाता नहीं हैं। शारीरिक भोग से भी उच्चतर जीवन है यह वह नहीं जानता; व्यतएव शारीरिक सुख तथा शारीरिक व्यामोद-प्रमोद ही उसके समस्त उद्योगों के लच्च होते हैं। किंतु जब उसे यह ज्ञात होता है, कि शरीर से भी सारवान वस्तु ज्यात्मा है तब वह ज्यात्मा को प्रधान तथा शरीर को गौरा महत्व देने लगता है। व्यब वह शरीर को साधन मानता हैं, तथा उच्चतर जीवन की व्यनुभूति में उसे सहायक मानकर वह उसकी रक्ता करता है। उसका जो शरीर व्यवतक सच्चे ग्राध्यात्मिक जीवन का विघन

4.

श्रीमेहेरवाबा की अखंड ज्योति

था, वह उपत्र जीवन की आभिव्यक्ति के लिए एक उपकरण बन जाता है, अर्थात् आध्यात्मिक जीवन का अनुमव करने के लिए वढ शरीर पर संयम करता है। उसके दृष्टिकोण में जब यह परिवर्तन हो जाता है तब फिर उसके शरीर की बाधकता उत्तरात्तर कम तथा उसकी सहायता उत्तरोत्तर आधिक हे ती जाती है। इस स्थिति में वह शरीर की आवश्यकताएं देहात्ममात्र की आसक्ति-पूर्ण मावना से पूरी नहीं करता, किंतु वह उसकी आवश्यकताओं को उसी माक पूर्ण करता है, जिस माव से ड्राइक्हर रेल्ते एंजिन में पानी और कोयला भरता है, ताकि वह बराबर चलता रहे।

मनुष्य यह प्रश्न करता है, कि मानव-जीवन का झंतिम लह्य की खोज के लिए अज्ञात-भाव से प्रेम तथा घृणा करता है? किम लच्च की प्राप्ति के लिए वह नाना सुओं और दुःखों का अनुभव करता है? जीवन के झंतिम लच्च की खोज के साथ ही साथ आध्यासिक उन्नति आरंभ होती है। यद्यपि अपनी मवितव्यता के दुर्वेाध्य तथा प्रवल आकर्षण से उसका जीवन आंदोलित हो जाता है, और जीवन का आंतिम लच्च उसे अपनी भ्रोर बलात् खींचता है, जिसके परिणाम स्वरूप वह उस लच्च की प्राप्ति के लिए खोज शुरू कर देता है, तथ पि सत्यानुभूति के पर्वत के उच्चतम शिखर दर पहुंचने में उसे कडा लंबा समय लग

स्वाध्यात्मिक उन्नति की गतिप्रकिया

जाता है। उभे मानों पर्वत की खडी दीवार पर चढना पडता है। पग-पग पर उसे गिरने और फिसलने का डर रहता है। सत्य उत्तुंग शिखर तक पहुंचने का जो लोग प्रयत्न करते है उन्हें एक उंचाई के बाद दूसरी उंचाई पार करनी पडती है, उन्हें एक चढ़ाई लाँघ लेनेपर दूसरी चढ़ाई लाँघना पडती है। काफी बड़ी उंचाई पर चढने में यदि कोई मनुष्य सफल हो भी जाता है, तो भी उसके गिरने का डर बना रहता हैं: एक जरासी भूल उसने की, कि वह घडाय से नीचे गिर जाता है, और उसी स्थान से उसे फिर चढना पडता है जिस स्थान से उसने पहिले चढना शुरु किया था। अतः साधक तब तक सुराक्ति नहीं रहना, जब तक उसे गुरू का पथ-प्रदर्शन नहीं प्राप्त होता। गुरू लद्दय स्थान को पहुंच चुका रहता है। पथ की विश्व-बाधाओं, यंटक कठिनाईयों तथा शिला-चट्टानों का उसे पूरा ज्ञान रहता है, अतः वह साधक को गिरने-ठकराने से बचा सकता हैं, तथा पथ के संकटों और कंटकों से उसकी रत्ना करता हुन्ना, वह उसे लच्य-स्थान तक पहुंचा सकता है।

भारता हुआ, पह उस जदनस्यान तम पहुंचा समता हा लदय स्थान को पहुंचने के लिए सन्नद्ध साधक अपने साथ पूर्व जन्म संचित संस्कार-राशि को उचति का लेकर चलता है। उसकी आध्यातिमक अवरुद्ध होना आवाद्या की तीवता के कारण कुछ समय के लिए उसके संस्कारों का वल कम हो जाता है तथा उनका प्रमाव घट जाता है। किंतु बारंबार, जब जब

श्रीमेहेस्वाबा की अखंड ज्योति

आध्यात्मिक प्रयत्न में शिथिलता आती हैं, तब तब ये संस्कार फिर प्रबल हो उठते है; कार्य में परिएात होने वाले रूके हुए संस्कार पुन: उत्तीजत हो उठते है, नवीन शक्ति लेकर वे फिर साधक के सम्मुख आ ड़टते हैं, और इस मकार उसकी आध्यात्मिक उन्नति अवरुद्ध हो जाती है।

नदी के सादृश्य से यह बात स्पष्ट हो जायगी। नदी की प्रबल धारा अपने उदगम-स्थान तथा तटों से ढेरों मिट्टी बहाकर लाती है। जब तक यह मिट्टी नदी का साहइय नदी की तेज धार में धुल गयी रहती है, तथा धार के साथ साथ बहती रहती है तबतक वह नदी के प्रवाह में रूकावट पैदा नहीं करती, भले ही वह उसके वेग को धीमा कर दे। किंतु ज्यों ही मैडान में या विशेषकर नदी के गिरने के स्थान के पास, उसकी धारा का वेग बहुत धीमा हो जाता है, त्यों ही मिट्टी का ढेर नीचे जमने लग जाता है | पारिगामत: बडे-बडे द्वीप तथा डेल्टा बन जाते है। ये द्वीप तथा डेल्टा न केवल नदी की धारा को रोकते हैं किंतु उसकी दिशा बदल देते हैं या उसे छोटी छोटी अपनेक धाराओं में विभक्त कर देते हैं। इन द्वीपों या डेल्टाओं के कारण प्रवल नदी की पहले की शाक्ति कमजोर हो जाती है। फिर जब नदी में बाढ आती है, तो वह वृत्तों, साडियों, कूडा-कचरा, मैल-मिट्टी आदि को वहा ले जाती है: किंतू ये पदार्थ ज्यों ही फिर जमा होते है त्योंहां व फिर नदी के

आध्यास्मिक उन्नति की गतिप्रक्रिया

प्रवाह को अवरूद कर देते हैं। ठीक इसी प्रकार, अपने ही द्वारा उत्पन्न की हुई रूकावटों के कारण आध्यात्मिक उन्नति का पथ बहुधा अवरूद्ध हो जाता है; और ये रूकावटें गुरू की सहायता से दूर की जा सकती है।

गुरू की सहायता अत्यंत प्रभाव-पूर्ण तभी सिद्ध होती है जब साधक अपने छहंकारमय जीवन का परित्याग करके गुरूके अहंकार-रहित अनन्त जीवन को अहंकार का नष्ट होना अपने अंदर प्रवाहित होने के लिए खुला अत्यंत जरूरी है मार्ग छोड देता है। पूर्या शरयागति आत्यंत कठिन कार्य है। तथापि आध्यात्मिक उन्नति की वह राबसे आवश्यक शर्त है। शरगागति के बिना आहंकारमय जीवन का नाश नहीं हो सकता, तथा अहंकार का अंत हुए बिना अनन्तता की प्राप्ति नहीं हो सकती। बहुत ज्यादा कार्य आध्यात्मिक उन्नति का आभिप्राय नहीं हैं । आध्यात्मिक जीवन का अभिप्राय ऐसा जीवन व्यतीत करना है, जो अहंकारिक चेतना से सीमित न रहे | साधक में भल ही अपनेक भव्य तथा महान कार्य करने की च्रमता हो, भले ही उसमें उच्च गुगा तथा बडी बडी योग्यताएं हों किंत यदि वह अपने कार्यों, गुगों तथा योग्यताओं से आसक्त है, यदि उसका 'मैं' का मोह दूर नहीं हुआ, तथा 'मेन 'की ममता नष्ट नहीं हुई है, तो उसका यह अहंकार अनन्त जीवन की प्राप्ति में एक मंषिगा-बाधा है। यही कारण है कि अहंमाव-

श्रीमेहेरवाबा की अखंड ज्योति

प्रेरित लोकाचार, विधि-अनुष्ठान, पूजा-पाठ दान-परोपकार तथा बाह्य त्याग और तपस्याएं व्यर्थ है।

अतः यह अलंत आवश्यक है कि साधक 'मैं यह करता हूं,' तथा 'मैं वह करता हूं'- ऐसे विचागें से विलकुल मुक्त रहे। इसका यह अर्थ नहीं है कि दुविधा सुक्त रहे। इसका यह अर्थ नहीं है कि इस प्रकार के आहंभाव के बढ़ने के डर से साधक समस्त कार्यों से ही अपने का अलग कर ले। पहले ही से वढे हुए अपने आहंकार को जीर्ग्रा करने के लिए उसे कार्य करना ही पडेगा। अब साधक इस दुविधा में फंस जाता हैं, कि यदि वह कोई कार्य नहीं करता. ता वह आहंकार की कारा से मुक्त होने के लिए कुछ भी यत्न नहीं करता; और यदि वह कार्य करता है, तो इस वातर्की संभावना रहती है, कि उसका आहंकार इन कार्योंपर आरूढ होना शुद्ध कर दे।

आध्यात्मिक उन्नति के लिए साधक को इन दोनों आविरोकों से दूर रह कर भी, रचनात्मक कार्य का जावन बिताना होगा। आध्या-उलवार की धारपर चलनें के समान है विक पथपर चलना, सजे हुए सनज्ज घोडे पर चढने के समान ही। ही, किंतु तडवार की तीच्चण धार पर चलने के समान ही। घोडे की पीठपर सवार होते ही, घुड़सवार काफी आराम-पूर्वक उस पर बैठ जाता है। और आगे बढने के लिए बहुत अधिक

श्रीमेहेरबाबा की अखंड ज्योति

श्रपना दावा करने या उनका उपमोग करने के लिए वह नहीं रूकता किंतु उन्हें गुरू को श्रार्पित करके वह उनसे मुक्त हो जाता है। मन का इस प्रकार संयम करने से वह एक श्रस्थायी तथा काम-चलाऊ नया श्रहंमाव उत्पन्न करने में सफल होता है। इस नये श्रहंमाव से वह विश्वास, वह मावना, वह उत्साह तथा वह स्फूर्ति की प्राप्ति होती जो सच्चे कार्य के द्वारा प्राप्त होने ही चाहिए। झाध्यासिक दृष्टि से यह नथा श्रहंमाव हानि-रहित है क्योंकि इसकी उत्पत्ति श्रनन्तता का प्रतिनिधित्व करने वाले गुरू से होती है श्रीर यही कारण है कि समय श्रानेपर वह वस्त्र की मांति उतार कर फेंका जा सकता है।

इस तरह अब अहंकार दो प्रकार का होता हैं एक वह जो अग्मा के बंधनों को बढ़ाता है तथा दूसरा वह जो मुक्ति में सहायक होता है। यह सहायक आहंमाव संसारी मनुष्य को सीमित आहंदाति तथा अनन्त जीवन की आहंकार-शून्यता के बीच का मार्ग है। गुरू के प्रति अनन्य निष्ठा से इस छत्रिम तथा निर्दोष आहंमाव का जन्म होता है। आध्यात्मिक उन्नति की प्रगति शक्रिया के लिए पूर्णतः गुरू की आधीनता में रहनेवाले इस आहंमाव की साष्ट करना एक आनिवार्य आवश्यकता है।

साधक अपने सीनित अहंकार से जीवन की सारी स्फूर्ति और प्रेरगा। प्राप्त करने का आदी हो गया रहता है, और

| आध्यारिमक उन्नति की गतिप्रक्रिया ४३                                                                 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| आखरी छहकार म्लक काये के जीवन से छहकारशून्य                                                          |
| कार्य के जीवन में उसका तुरंत रूपांतगित होना एकदम                                                    |
| अहंकार-सून्य जीवन सन सनस्य की नाउंत्रकी से नाउंत्र                                                  |
| में एकरण प्रवेश सब प्रकार का अहवृत्ता स तुरत                                                        |
| करना असंभव है<br>जिपेधात्मक निष्क्रियता की अवस्था                                                   |
| का आश्रय लेना पड़ेगा । ऐसी निष्क्रियता की अवस्था                                                    |
| में अभिव्यक्ति के आनन्द के लिए स्थान न रहेगा।                                                       |
| अथवा, उसे निर्जीव यत्रं की तरह, कार्य करना होगा,                                                    |
| जिसके करने से उसे तृप्ति का भाव प्राप्त नहीं होगा।                                                  |
| साधक के समज्ज्ञ वास्ताविक समस्या यह रहती है कि सीमित                                                |
| श्रहंकार के जीवन का परित्याग करके वह, किसी आलस्य-                                                   |
| जन्य जड़ता या निष्क्रियता में प्रवेश किये बिना अहंकार-शून्य                                         |
| जीवन की अनन्तता की प्राप्ति करे। वह ऐसी जड़ता का<br>जावन नहीं चाहता जहां जीवन की गति ही बंद हो जाय। |
| एसी जडता अहंकारमय जीवन की ससीमता से अस्थायी मुक्ति                                                  |
| प्रदान कर सकती है, किंतु वह अहंकारशून्य किया शोलता                                                  |
| की अनंतता प्रदान करने में असमर्थ सिद्ध होगी   आलस्य                                                 |
| जन्य जड्ता से अहंकारमय जीवन का दम घुट सकता है                                                       |
| किंतु उसका जान नहीं निकल सकती आौर न उसके                                                            |
| द्वा । ऋहंकारशून्य जीवन की परिपूर्णता की प्राप्ति हो                                                |
| सकती है ।                                                                                           |

श्रीमेहेरजावा की अखंड ज्योति

यही कारण है कि अधिकांश साधकों की आध्यासिक उन्नति बहुत धोरे-धोरे होती है तथा लद्द्य स्थान में पहुंच के आध्यासिक उन्नति कमशः होती है साधक आसाधारणतः आस्यंत शीघ्र उन्नति मी करते देखे जाते है। किंतु वे या

तो पूर्वजन्म में यथेष्ट उन्नति कर चुकने वाले साधक होते हैं, या गुरू का विशंष अनुप्रह प्राप्त करने वाले साधक होते है । इन इने-गिने अपवादों को छोड़का अन्य अधिकांश साधकों की उन्नति पायः धीरे धीरे होती है । अहंकार के सीमित जीवन तथा अहंकार शून्यता के अनन्त जीवन के बीच की दूरी धीरे-धीरे तय की जाती है । सीमित अहंकार कम-कम से विभिन्न अवस्थाओं को प्राप्त होता हुआ, रूपांतरित होता जाता है । इस प्रकार, अहंकार के स्थान में नम्रता आती है, उद्वेगपूर्ण इच्छाओं के स्थान में कम-क्रम से वृद्धि को प्राप्त होने वाला संतोप आता है, तथा स्वार्थ परता की जगह में क्रम-क्रम से निःस्वार्थ प्रेम आता है ।

गुरु के अधीन रहनेवाजे आहंकार का उत्पन्न होना आनिवार्य है; साथ ही ऐसा आईंकार निर्दोष तथा हानि--रहित भी है। जब आहंकार पूर्यातः गुरू के वश में हो जाता है तभी साधक की प्रत्यन्त रुपसे आध्यात्मिक उन्नति होती है क्योंकि इस गुरू-वशता के कारयासाधक गुरू के अधिकाधिक

## आध्यात्मिक उन्नति की गतिप्रक्रिया

समीप आता है। गुरू-शरगागति, गुरू-माक्ते तथा निःस्वार्थ सेवा के द्वारा साधक गुरू की अनन्त सत्ता के समीप पहुंचता

जब अहंकार गुरू के अधीन कर दिया गुरू की सहायता प्राप्त करता है।

जाता है । गुरू को आत्म समर्पेश करने क पश्चात शिष्य निरंतर गुरू का ध्यान जाता है तब साधक करता रहता है तथा गुरू से निरंतर संपर्क स्थापित करता रहना है। इस सपर्क स्थापना के कारण वह गुरू की

विशेष सहायता का पात्र होता है। जो साधक अपने असंयत तथा प्रथक ऋहंकार के जीवन का पारित्याग कर देता है तथा गुरू को आत्म-समर्पण कर देता है वह गुरू-आयत्त अपने अहंकार के द्वारा गुरू के हाथों में रहनेवाले एक साधन की भांति कार्य करता है वह खयं कार्य नहीं करता है। वस्तुतः उसके द्वारा उसका गुरू कार्य करता है। गुरू-शरगागत साधक गुरू का उपकरणा होता है। उपकरणा से जब काम लिया जाता है तो उसके बिगड जाने की भी संभावना रहती है। इसी मांति साधक जब संसार में कार्य करत रहता है तो कमी कमी उसके अव्यवस्थित हो जाने की भी संभावना रहती है। उपकरण को समय-समय पर धोने-पोछने, दुरुस्त करने, उसके कल-पुजें को ठीक ठीक करके उसे पुनः स्रव्यवस्थित करने की आवश्यकता होती है। इसी प्रकार, साधक अपने कार्य काल में जो नये बंधन उत्पन्न कर लेता है, तथा वैयक्तिक अहंकार के जो नये आश्रय बना लेता है, उनको दूर करने तथा उखाड फेंकने

श्रीमेहेरवावा की अखंड ज्योति

के लिए, साधक को पुनः व्यवस्थित करना पड़ता है, ताकि वह अपनी आध्यात्मिक यात्रा में नये उत्साह तथा नयी गति से अग्रसर हो।

गुरू की सेवा के लिए अपने आपको अर्पित करनेवाला साधक गुरू के हाथ के काड़ के समान है | अपने शिष्य-रूपी काड़ के दारा गुरू संसार की अश्द्र-गुरू से रह-रह कर संपर्क स्थापित करने की आवश्यकता समय काड़ में मैल लगना अत्रर्यमावी

है। इयतः यदि यह माडू बार-बार पोंछा घोया तथा साफ न किया जाय तो वह थोडे-ही समय में खराब हो जायगा झौर उससे झच्छी तरह काम नहीं लिया जा सकेगा। प्रन्येक बार जब साधक गुरू के पास पहुंचता है तो वह झपने साथ नयी झाध्यासिक समस्याओं का बोम लेकर जाता है। संभव है उसने झ्यर्थलिप्सा, संपत्ति-लोखुपता या झन्य झाकर्षक सांसारिक वस्तुओं की तृष्णा से संबंध रखनेवाले नये बंधन झपने लिए उत्पन्न कर लिये हो और, यदि वह इनके लिए उद्योग करे तो, संभव है, वह इन्हें प्राप्त भी करले। किंतु ऐसा करने से वह उस ईश्वरानुभूति क लच्च से दूर हो जायगा जिस प्राप्त करने की उसकी हार्दिक लगन थी। साधक के ऐसे संकट काल में गुरू मध्यस्थ होता है। गुरू के सक्रिय उपचार के ही दारा शिष्य के आध्यासिक रोग दूर होते हैं। झाध्या-

आध्यात्मिक उन्नति की गतिप्रक्रिया

त्मिक आधि-व्याधि का गुरू के द्वारा दूर किया जाना जरहि के द्वारा आपरेशन किये जाने के तुल्य है। युरू आध्यात्मिक रोग के मूल कारण की चिकित्सा करता है, और इस प्रकार साधक को चंगा करता है। पुनः आरोग्य लाभ करनेपर साधक की आध्यात्मिक प्राग्त-शक्ति पुनः स्वस्थ हो जाती है | यदि कोई मनुष्य शारिरिक रोग या बीमारी का शिकार वो तो उसे डाक्टर या सर्जन के पास जाना चाहिए, और यदि वह आध्यात्मिक रोग से पीडित हो तो उसे गुरू के पास जाना चाहिए | आध्यात्मिक उन्नति के समस्त क्रम-काल में बार-बार गुरू का संपर्क प्राप्त करना अत्यंत आवश्यक है।

व्यपने अजेय तरीकों से गुरू साधक की सहायता करता है। गुरू जिन रीतियों से साधक की मदत करता है, उनकी उपमा सांसारिक रीतियों से नहीं

अहंकार जी उठे उतने दी जा सकती, न सांसारिक शीतयों से उनकी तुलना की जा सकती है। किंतु यदि साधक उनकी सहायता का पात्र वनना चाइता हो तो गुरू की दिव्य

जितने बार वैयक्तिक बार गुरू को नवीन आत्मसमपेण किया जाना चाहिए

इच्छा के सम्मुख अपना आत्म-समर्पगा करने का उसे सच्चा प्रयत्न करना चाहिए। साधक प्रथम स्नात्म-समर्पण के द्वारा जिस वैयक्तिक झहंकार का त्याग करता है वह उसके पूर्श्तः गुरू-वशीभूत कृत्रिम अहंकार की सीमा के भीतर पुनः नये रूपमें प्रकट हो सकता है और गुरू-वशीभूत अहंकार की

### श्रीमेहेरबाबा की अखंड ज्योति

सुचारू किया को अव्यवस्थित कर सकता है। त्यक्त वैयक्तिक अहंकार के, इस प्रकार, पुनः जी उठनेपर उसका प्रतिकार करने के लिए गुरू के प्रति पुनः नवीन आत्मसमर्पश्च करना आवश्यक हो जाता है। जितनी बार वैयक्तिक आहंकार जी उठं उतनी बार नवीन आत्म-समर्पश्च के द्वारा उसका प्रतिकार करना चाहिए।

एक आस्म-समर्पेश एवं शरशागति के बाद द्वितीय आत्मसमर्पश एवं शरशागति का अवस्थांतर लघु विजय से महान विजय प्राप्त करने की त्रोर अंतिम आत्म-समर्पण ष्ठयकता का समर्पण हे अधिकाधिक पूर्श रूप, चेतना की अधिकाधिक उच्च अवस्था के बोतक

हैं। आत्म-समर्पण जितना ही अधिक पूर्ण होगा उतना ही अधिक गुरू तथा साधक के बीच संवादिता (Harmony) स्थापित होगी, और गुरू का अनन्त जीवन उतने ही अधिक प्रचुर परिणाम में शिष्य के द्वारा प्रवाहित होगा। आध्या-न्मिक उन्नति कम-क्रम से किये जाने वाले अधिकाधिक पूर्ण शरणागति रूप आत्मसमर्पण की एक कथा है। यह कथा तब समाप्त होती है, जब अंत में पृथक अहंकार का जीवन पूर्णतः समर्पित कर दिया जाता है। आंतिम आत्म-समर्पण ही केवल पूर्ण आत्म-समर्पण है। वह आंतिम एकता की प्राप्ति है। इस एकता के परिणाम-स्वरूप

आध्यात्मिक उन्नति की गतिप्रक्रिया

ताधक गुरू से युक्त हो जाता है। अतएव, गुरू को अत्यंत पूर्ण आत्म-समर्पण करने का अर्थ है, आध्यात्मिक उन्नति के परम लत्त्य की प्राप्ति या चरम सत्य की, अनुभूति।

NE IST AND

ε.

27

मनुष्य का मन सिर्फ अनुभव ही प्राप्त नहीं करता जाता है किंतु लगातार उन अनुभवों का मूल्य भी आंकता जाता इन्हों के द्वारा अनु-भवों का मूल्यमापन मवों का मूल्यमापन उपादेय तथा कुछ आनुभवों को वह प्रिय तथा कुछ को अप्रिय, कुछ आनुभवों को उपादेय तथा कुछ आनुभवों को टु:खद समफ्र ना तथा पाटा है । कुछ अनुभवों को वह मानव-जीवन को संकीर्ण करनेवाले आनुभव समफ्रता है तथा कुछ आनुभवों को बह मानव-जीवन की पूर्णता तथा स्वतंत्रता लानेवाले आनुभव समफ्रता है; कुछ आनुभवों को वह प्रान्छ तथा कुछ आनुभवों को बुरा समफ्रता है । जब मनुष्य किसी दृष्टिकोण से जीवन का अनुभव करता है, तव उसकी कल्पना इन इन्हों का सृजन कर लेती है ।

किसी खास समय में मनुष्य के मन में जिन इच्छाओं की प्रधानता रहती है उन इच्छाओं के गुराधर्म के अनुसार सनुष्य की स्वीकार्य तथा अस्वीकार्य से दंधी धारणा निश्चित

होती है। उनकी इच्छाओं के गुग्राधर्म में जैसा परिवर्तन होता है, उसी के अनुसार उसका स्वीकार्य तथा अस्वीकार्य संवंधी दृष्टिकोग्रा भी बदल जाता है।

किसी इच्छा के संबंध जब तक मनुष्य के मन में किसी न में ही स्वीकाय तथा किसी प्रकार की इच्छा रहेगी तब तक अस्वीकार्य उत्पन्न होतें है, वह उस इच्छा के संबंध में ही वह अपने अनुमर्यों का मूल्य निरूपण करने के

लिए प्रेरित होगा । अपनी इच्छा के दृष्टिकोग्र से वह अपने अनुमवों को दो भागों में विभक्त करेगा-एक माग वह होगा जो उसकी इच्छाओं की पूर्ति में सहायक होगा अतः वह माग स्वीकार करने योग्य होगा तथा दूसरा माग वह होगा जो उसकी इच्छाओं की तृष्ति में बाधक सिद्ध होता अतः वह माग अस्वीकार्थ होगा । जीवन की समस्त वस्तुओं को विना किसी इच्छा-अपेचा आशा-आसक्ति तथा राग-द्वेष को प्रहरण करने के बजाय, मनुष्य का मन एक ऐसा मान-दंड तैयार करता है, जिसके द्वारा वह जीवन को द्वन्द्व में विभक्त कर देता है । इंद्र का एक भाग स्वीकार्थ होता है, तथा दूसरा भाग अस्वीकार्य । मनुष्य के मन ने जिन द्वन्द्वों की रचना की है; उनम , अच्छा ' और ' बुरा के बीच विभाजन आध्यात्मिक दृष्टिकोग्र से आत्यंत महत्व-पूर्या है । <sup>य</sup>ह विभाजन समस्त इच्छाओं क बैधन से मुक्त होने की मनुष्य की आकांचापर आश्रित है ।

## श्रीमेहेरबावा की अखंड ज्योति

व अनुभव और वे कार्य जो इच्छा के बंधनें। की वृद्धि करते है। बुरे हैं; तथा वे अनुभव और वे कार्य जो मन को सीमित करनेवाली इच्छाओं से मुक्त करते है, अच्छे हैं। किंतु, अच्छे अनुभवों इच्छा के ही संबंध में होता है इच्छा के ही संबंध देच्छा के ही संबंध में होता है, अत:

ते भी उसी प्रकार बांधते है, जिस प्रकार बुरे अनुभव तथा कार्य बांधते है। समस्त वंधन तभी दूर हो सकते हैं, जव सारी इच्छाएँ दूर हो जायें, अतएव सच्ची स्वतंत्रता तभी आती है, जब अच्छे और बुरे के बीच समानता उत्पन्न होती है तथा जब अच्छे और बुरे एक दूसरे में इतने विलीन हो जाते है, कि सीमित इच्छा को दोनों के बीच में चुनाव करने के लिए स्थान नहीं रह जाता।

जव मानवीय चेतना पूर्णतः विकसित हो जाती है तो उसमें पूर्व से ही बुरें तत्वों की अधिकता पायी जाती है; क्यों-पाराविक संस्कारों को लेकर मनुष्य जीवन ग्रुक करता है, जो जैसी संकीर्ण प्रवृत्तियों के नाचे काम अधिकांशतः बुरे करती रही है। ऐसी आहंकार-मलक होते हैं प्रवृत्तियों के द्वारा जो अनुभव तथा कार्य

उत्पन्न श्रीर वर्धित हुए हैं व विकसित होते रहने वाले मन पर अपनी छाप या चिन्ह छोडते गये। विकासित होने वाला

मन इन चिन्हों को उसी प्रकार संचित करता गया जिस अकार सिनेमा की फिल्म आभेनेताओं के आभितय को आंकित करती जाती है। अतएव बुरा होना सहज है तथा अच्छा होना कार्टन हैं। पशाविक जविन से मानवीय चेतना विकासित हुई है, अतः मनुष्य के आरंभिक जीवन में पशु जीवन से प्राप्त संस्कार, जैसे पाशविक वासना, पाशविक लिप्सा तथा पाशाविक कोध की अधिकता पायी जाती है, यद्यपि पद्युओं में कई बार आत्म-बलिदान, प्रेम तथा धेर्य के गुगों का विकास देखा जाता है। यदि समस्त संचित पाश-विक संस्कार बुरे होते, तथा उनमें अच्छा संस्कार एक भी न होता तो मनुष्यों की चेतना में अच्छी प्रवृत्तियों का प्रकट होना असंभव हो गया होता।

यद्यपि पाशविक संस्कारों में से कुछ संस्कार अच्छे है

तथापि उनमें से अधिकांश संस्कार बुर अच्छ संस्कारों की है। अतएव आरंभिक अवस्थाँय मान-वीय चेतना अधिकांशतः वरे संस्कारों की प्रेरक शक्ति के आधीन रहती है।

वृद्धी करने की आवर्यकंता

मानवीय विकास की विलकुत आदि अवस्था से ही, मनुष्य की मुक्ति की समस्या, अच्छे संस्कारों को विक-सित तथा वर्धित करने की समस्या रही है, ताकि वे संचित संस्कारोंपर आतिव्याप्त होकर, उनका लोप करने में समर्थ हो । पाशविक जीवन में जिन संस्कारों की प्रधा-

श्रीमें हरवाबा की अखंड ज्योति

नता रहती है उन संस्कारों के विरुद्ध अनुभवों और कार्यों को करने से अच्छे संस्कारों की वृद्धि होती है । काम का विरोधी प्रेम है, लोभ का विरोधी औदार्थ है, क्रोध का विरोधी धैर्य या सहिष्णुता है । प्रेम, झौदार्य तथा सहिष्णुता का आचरणा करने से मनुष्य का लोभ तथा क्रोध को नष्ट कर सकता है। संस्कारों की दासता मुक्त से होने का सामान्य कम ह, बुर को त्याग कर अच्छे का प्रहरा करना । किंतु किसी समय में किसी मनुष्य का अच्छा या बुरा पापी और पुण्यात्मा-होना, उसके संस्कारों की कठोर संचा-लकता पर निर्भर रहता हैं । अपने संस्कारों स प्रेरित होकर. जिस प्रकार एक मनुष्य अच्छे कार्थ करता है, उसी प्रकार अपने संस्वारों के ही वशीभूत होवर, दुसरा मनुष्य बुरे कार्य करता है | अच्छे और बुरे मनुष्य दोनों अपने-अने संस्कारों के वशवती होते है । इस दृष्टिकोण से, संसार में काम करने-वाले नियमों के अनुसार ही कोई पापी होता है, तथा कोई पुण्यात्मा होता है । पापी और पुण्यात्मा दोनों के आदि अंतमें कोई झंतर नहीं है अर्थात दोनों परमेश्वर के ही रूप हैं। पापी को अनन्त अधमता तथा अधःपतन का लांछन अनुभव नहीं करना चाहिए तथा पुण्यात्मा को अपनी नैतिक विजयों का अभिमान नहीं करना चाहिए। कोई भी मनुष्य वह चाहे कितना भी बडा सदाचारी क्यों न हो, नैतिक भूलों और असफलताओं के पश्चात् हा नैतिक

सद्गुणों की उंचाईगर आरूट होता है; तथा कोई भी मनुष्य इतना बुरा नहीं है कि वह उन्नति करके अच्छा नहीं बन सकता | सबसें अधिक अष्ट मनुष्य भी धीरे-धीरे उन्नति करता हुआ समस्त मानव-समाज के लिए एक अनुकरणीय उदाहरण वन सकता है | प्रस्नेक मनुष्य के लिए सदैव आशा का स्थान है | कोई भी मनुष्य पूर्णतः पतित नहीं हैं; और उसे निराश होने की कोई आवश्यकता नहीं | किंतु यह बात सच है, कि बुगई को त्यागने तथा अच्छाई को ग्रहण करने के ही द्वारा दिव्यता की प्राप्ति संभव है |

जव सद्गुर्गों का कम-क्रम से विकास होता जाता है, तब प्रेम, उदारता तथा शांति का श्रविर्भाव होता जाता है, तथा इन गुर्गों के प्रकट होने से मन सीमित अहंकार अच्छे और बुरे दोनों संस्कारों में निवास कर सकता हैं हो जाते है, जितनी मात्रा में बुरे संस्कार पूर्व से ही विद्यमान

रहते है, तब अच्छे और बुरे संस्कार पूर्गत: तुल्यवल या समभार हो जाते हैं। अच्छे और बुरे संस्कारों के बीच में पूर्ग समभारता की उत्पत्ति होते ही, दोनों प्रकार के संस्कारों का आंत हो जाता है, तथा चेतना बंधन की अवस्था

### श्रीमेहेरवावा की अखंड ज्योति

र्षतंत्रता की व्यवस्था को प्राप्त होती है। हिसाब को समाप्त करने के लिए, जमा तथा खर्च का बरावर होना जरूरी है। किंतु अधिकांशतः या तो जमा का खाता खर्च के खाते से ज्यादा होता है या खर्च का खाता जमा के खाते से आधेक होता है और उस प्रकार हिसाब जारी रहता है। यह वात च्यान रखने योग्य है, कि हिसाब तबतक चालू रहता है. जबतक या तो जमा का खाता ज्यादा रहता है, या खर्च का खाता। हिसाव तभी वंद किया जा सकता है जव जमा और खर्च दोनों बिलकुल वरावर हों। किंतु संस्कारों के च्लेत्र में, अच्छे और बुरे संस्कार के बराबर-बराबर होने के उदाहरण बहुत कम पाये जाते है। किसी खास समय में या तो बरे संस्कारों का जोर रहता है, यां तो भले संस्कारों का जोर रहता है। त्र्यौर जिस प्रकार या तो जमा के अधिक रहने से हिसाब चाछ रखा जा सकता है, अथवा खर्च के अधिक होने हिसाब चांछ रखा जा सकता है, इसी प्रकार सीमित अहंकार या तो बुरे संस्कारों के बाहुल्य से जीवित तथा पोषित होता है, अथवा अच्छे संस्कीरों के प्राचुर्य से जीवित तथा पोषित होता है। जिस प्रकार बरे संस्कारों का आवार पाकर सीमित जीवमाव संस्कार जीता है. उसी प्रकार अच्छे संभ्यारों का आश्रय पाकर भी वह जी सकता है। सीमित जीनमाव के पूर्ण नाश के लिए अच्छे और बुरे संस्कारों के बीच पूर्रा परस्परानुव्याप्ति (Overlapping) तथा भारत्ल्यता (balancing) का होना आवश्यक अलंत है।

.45

अच्छे तथा बुरे संस्कारों के बीच तुल्यबलता तथा समभारता स्थापित करने की समस्या नाप-तोल कर दो समान परिग्रामों को दोनों झौर रखने या

र गिनकर दो समान संख्यार्श्वो को दोनों <sup>बल</sup> श्रौर रखने जैसी कोई सरल समस्या नहीं हैं | यदि दो समान परिएाामों या

अच्छे और बुरे संस्कारों का तुल्यबल तथा समभार होना

दो समान संख्यात्र्यों का ही सीधा-सा प्रश्न होता तो लगातार अच्छे संस्कारों का संग्रह करने से ही प्ररन हल हो जाता। यदि अच्छे संस्कारों का संग्रह एकदम बंद हो जाय। बिलकुल कम पडता जाय और यदि साथ ही साथ अत्यंत दुतगति से अच्छे संस्कारों का संग्रह अविश्रांत रूप से बढता चला जाय तो पूर्व-संचित संस्कारों के परिगाम से नव-संचित अच्छे संस्कारों का परिगाम बरावर हो जाय; और इस प्रकार बुरे तथा अच्छे संरकारों के बीच आवश्यक समीकरण तथा सम-भारता (balancing) स्थापित हो जाय। किंतु चेतना की मुक्ति के लिए अच्छे और बुरे संस्कारों को बल में ही बराबर हो जाने से काम नहीं चलेगा। चेतना की मुक्ति तभी होगी, जब विंदु--विंदुप (Point-to-Point) दानों परस्परावरुद्ध द्वन्द्वे समभार होंगे । अतः चेतना के प्रत्येक केंद्र के सम्मुख उपस्थित रहनेवाली समस्या संचित संस्क रों के गुगाभेद के अनुसार मिन्न मिन रहने वाली एक विशिष्ट समस्या है |

### श्रीमेहेरवावा की अखंड ज्योति

उपस्थित संस्कारों की विशिष्ठ गुराविषयक रचना-विधि पर ध्यान दिये बिना हो, यदि अच्छे संस्कारों का संग्रह जारी रखा जायगा तो किसी दिशा में अच्छे अहंकार का सद्गुण में संस्कारों की आवश्यकता से अधिक अवस्थांतरित होना संप्रह हो जाने की संमावना रहेगी तथा साथ ही साथ विभिन्न प्रकार के बुरे संस्कार पहिले से ही बने रहेंगे | उदाहरगार्थ, आत्माःपीडन (Selfmortification) तथा कई प्रकार की कठोर तपरचर्या के द्वारा, कुछ आसक्तियों का लाप किया जा सकता हैं; किंतु इन अभ्यासों से कुछ अन्य प्रकार की आसक्तियां दूर न होंगी और वे ज्यों की त्यों बनी रहेंगी । साधक इन अछती बची हुई समस्याओं की परवाह न करके तथा उनकी ओर दुर्लेक्ष्य करता हुआ अपने किये गये अभ्यासों से उत्पन्न संस्कारों से ही प्रेरित होकर आत्मोत्पीडन तथा कठेर तपरचर्या के अभ्यास को जारी रखेगा | यह एक ऐसा उदाहरगा है कि जरा सीमित ऋहंकार का नाश हुए बिना अच्छे संस्कारों का अतिरेक बढता चला जायगा और आगे चलकर ज्यों की त्यों बनी रहनेवाली आसक्तियों के नष्ट हो जानेपर भी, अहंकार इन नयं कार्यों में स्थित्यंतरित हो जायगा और उन्हीं की सहायता से जीवित रहेगा ।

मुक्ति, कोरा सद्गुणों का संप्रह करने का विषय नहीं हैं | संस्कारों को विवेकपूर्वक व्यवास्थित करने से ही मुक्ति प्राप्त हो सकती है | चेतना का प्रत्येक केंद्र अज्ञानता मुक्ति या

सत्यानुभूति के ओर आकृष्ट हो रहा है; तथा मन की यह स्वामाधिक प्रवृत्ति है कि वह उसी द्वन्द्र संस्कारों को विवेक-को अपनी ओर आकर्षित करता है, पूर्वक व्यवस्थिल करने की आवश्यकता स्यक्तता रहती है । किंतु वह खतः सिद्ध होनेवाली कोई यांत्रिक किया नहीं है जिसे भाग्य के भरोसे

छोड देने से काम चल सकता हो। अध्यासिक दृष्टि से आवश्यक संस्कार को प्राप्त करने के लिए साधक को ठीक तथा विवेक-युक्त चेष्ठा करनी पडेगी । अधिक तर साधक को लिए यह समझना असंभव हो जाता है कि उसके लिए किसी विशेष परिस्थिति की और विशेष संस्कारों की आवश्यकता है । गुरू क बिनः साधक प्राय: ~पनी आध्यासिक आवश्यकता है । गुरू क बिनः साधक प्राय: ~पनी आध्यासिक आवश्यकता को मली-मांति नहीं समझ सकता है । गुरू को इस बात का यथ थ तथा प्रस्यक्ष ज्ञान रहता है, कि किस साध्य के लिए विशेषतः का आवश्यक है ।

उपर्युक्त उदाहरण से यह स्पष्ट है, कि सीमित अहंकार सद्गुण की कारा भी सहायक हो सकते है । जब मनुष्य

समझता है कि वह बुरा नहीं हैं। वरं अच्छा है, तो वह बुरा होने के भाव से युक्त न होकर, अच्छा होने के भाव से युक्त हो जाता है, और वह एक नये रूपमें अपनी पृथक सत्ता को बनाया रखता है, और इंद्र के

श्रीमेहेरवावा की अखंड ज्योति

द्वारा ही अहंप्रतिष्ठापन (selfaffirmation) करना है। अहंकार सद्गुण का यह जो घर बना लेता है उसे नष्ट करना कुछ मनुष्यों के लिए अधिक कठिन कार्य सिद्ध होता है। अच्छे होने के भाव से तादात्म्य अनुभव करना बहुदा बुरे होने के भाव से तादात्म्य अनुभव करने की अवेक्षा अधिक परिपूर्ण होता है । दुर्गुण से तादात्म्य-भाव को दूर करना ज्यादा आसान होता है, क्योंकि बुरा कार्य करने वाले को ज्यों ही माछम हो जाता है, कि उसका कार्य बुरा है, त्यों ही उसकी चेतना पर ब्राई का प्रभाव कम हो जाता है | किंतु चेतनापर सद्गुण का प्रभाव दृढ होता है, और अच्छाई के अहंकार को उखाडना अत्यंत कठिन हो जाता है, क्योंकि अच्छा मनुष्य बरे मनुष्य से अपना वैषम्य अनुमव करता है। तथा उसमें आत्म- औचित्य की भावना एवं अच्छा होने का गर्व बढ जाता है | तथापि समय बीतने पर मनुष्य सद्गुण का गर्व करते-करते थक जाता है और अच्छे होने के अभिमान की कारा से ऊब जाता है। यह ज्ञान उत्पन्न होने ,पर अच्छे और बुरे के द्वैत का अतिक्रमण करके वह अपनी पृथक् सत्ता का परित्याग कर देता है।

दुगुर्ण के प्रति तादात्म-भाव का परित्याग करके अहं-कार सद्गुण के प्रति-- तादात्म--भाव अनुभव करता है। सद्गुण के प्रति तादात्म्य-भाव का अनुभव करने से उसे अपेक्षाकृत अधिक विस्तार का अनुभव होता हैं किंतु शीघ्र या

परचात्, साधक को सद्गुण का गर्व भी नवीन बंधन माछम होता है; और उसे ज्ञात हौता है कि दुर्गुण के बंधनों का छिन्न करना जितना कठिन था, उतना सद्गुण तथा दुर्गुण काठिन सद्गुण के बंधनों को छिन्न करना की तुलना नहा हैं । बुगई के बंधन से मुक्त होने में यह कठिनाई रहती है, कि बुराई बंधन है, उस बंधन को छिन्न करना एक कठिन कार्य होता है, तथा अच्छाई के बंधन से मुक्त होने में यह कठिनाई रहती है, कि माऌम करना ही एक अत्यंत कठिनाई कार्य होता है, कि अच्छाई वंधन है, यद्यपि उस वंधन को छिन्न करना उतना कठिन नहीं होता । बुराई के बंधन को छिन्न करना कठिन इसलिए होता है कि बुरे संस्कारों का संचय पाशविक अवस्था में होता चला आता है, अत: अत्यंत प्राचीन काल से संचित होते रहने के कारण, उसको जड अत्याधिक टढ होती है। किंतु यह एक ध्यान देने योग्य बात है कि सद्गुग उतना ही बांधता है जितना दुर्गुग बांधता है यद्यपि यह माळूम हो जानेपर कि सद्गुरा मी बंधन है, उसे छिन करना उतना कठिन नहीं होता ।

अहंकार या तो बुरे संस्कारों के सहारे जीता है या अच्छे संस्कारों के सहारे या तो फिर वह अच्छे तथा बुरे संस्कारों के संमिश्रगा के सहारे जीता है। अतएव समस्त संस्कारा से चेतना की मुक्ति या तो तब हो सकती है जब

### श्रीमेहेरवावा की अखंड ज्योति

अच्छे संस्कार आतिव्याप्त हो जायें और आतिव्याप्त होकर बुरे संस्कारों से समभार हो जायें, या कुछ बुरे संस्कार आतिव्याप्त होकर, अच्छे संस्कारों से समभार हो

> <sup>1 बुरे</sup> जायें। यदि एक चीनी का बर्तन गंदा सम-हिये हो जाय तो साबुन लगाकर तथा फिर उसे पानी से घोकर आप उसे साफ कर

अच्छे तथा बुरे संस्कारों की सम-व्याप्तता के लिये

सकते है । यह अच्छे संस्कारों पर अतिआधित होने के समान है । किंतु यदि वर्तन तेल से भर जाय तो तेल को साफ करने का एक तर का है, राख से वर्तन को मांजना किर उसे पानी में धोना । राख संसार में सबसे अधिक चरबी रहित पदार्थ है अतः राख तेल का विरोधी है। यही कारगा है कि तेल लगे हुए वर्तन पर राख लगाने से वह साफ हो जाता है। यह अच्छे संस्कारों पर बुरे संस्कारों अतिव्याप्ति होने के समान है । जब अच्छे और बुरे संस्कारों के बीच पूर्ण रूपसे सम-

ब्याप्तता तथा समभारता की स्थापना हो जाती है तो दोनों का लोप हो जाता है। परिग्रामतः चित्त

ईश्वरानुभूति की अब-स्था समस्त संस्कारों की एक ऐसी स्वच्छु अवस्था रह जाती। से मुक्त हैं तथा सद्-है जिसपर कुछ भी नहीं लिखा रहता, गुण और दुर्गुण दोनों से परे है करनी है । संस्कार मनपर संचित हैं, न

कि आत्मापर | आत्मा सदैव नित्यशुद्ध रहता है, किंतु जब मन एक स्वच्छ आईन। बन जाता है, तभी वह सत्स को प्रति

बिंबित कर सकता है। जब सद्गुरा तथा दुर्गुरा दोनों के संस्कारों का विलोप हो जाता है, तब मन आत्मा को देखता है | यह आत्मा-दर्शन है | मन के आत्मा को देखना तथा आत्मा के आत्मा को जानना-दोनों भिन्न है, क्योंकि आत्मा मन नहीं है किंतु ईश्वर है, जो मन से परे है। अतएव, मन जब आत्मा को देख लेता है, तो फिर उसे आत्म-दर्शन के परचात आत्मा में मग्न हो जाना पड़ता है। तभी आत्मा को परमात्मा का ज्ञान होता है। यह सत्या-नुभूति या त्रात्म-ज्ञान, परमात्मावस्था है । इस अवस्था में स्वयं मन अपने अच्छे और बुरे संस्कारों के सहित विलुप्त हो जाता है। यह मन से परे की अवस्था है, अतः यह अच्छे और बुरे के मेद-माव से परे की अवस्था है। इस अवस्था के दृष्टिकोगा से एकहि अविमाज्य सत्ता का अस्तित्व रह जाता है। इस अवस्था के लद्दगा हैं प्रेम, शांति, आनन्द तथा ज्ञान । इस अवस्था में अच्छे और बरे के बीच चलने वाले निरंतर संग्राम का अंत हो जाता है। क्योंकि इस अवस्था में न तो सद्गुण रह जाता है, और न दुर्गुण । यह तो ब्रह्म की निर्मुख अवस्था है, जो अखंड तथा सर्व-समावेशक (Inclusive) है।

# साधना के गंभीर स्तर

अधिकांश लोगोंके लिये आध्यासिक साधनाका स्वरूप अपने-अपने धर्मोद्वारा निर्दिष्ट कियाकलापका बाह्य अनुष्ठान होता है | प्रारम्भिक अवस्थाओंमें इस अनुष्ठानका भी एक महत्त्व होता है, क्योंकि इससे आत्मशुद्धि और मनोनिग्रहमें सहायता मिलती है; परंतु अन्ततोगत्वा साधकको बाह्य नियमोंके पालनकी अवस्थासे ऊपर उठकर आध्यासिक साधनाके गंभीर स्तरोंमें प्रवेश करना पड़ता है | जब साधक इस भूमीकामें पंहुच जाता है, तब धर्मका बाह्यरूप उसके लिये गौएा हो जाता है और उसकी रूचि धर्मके उन मूल तत्त्वोंकी आर हो जाती है, जो सभी बड़े बड़े मजहबोंमें व्यक्त हुए हैं | सच्ची उस जीवनको कहते हैं, जिसके मुलमें आध्यासिक बोध रहतर है और यह बोध उसकी होता है, जिसकी मुलमें आध्यासिक वोध रहतर है और यह बोध उसकी होता है ।

साधनभेदः---

साधना के गंभीर स्तर

साधन का अर्थ कठोर नियमों का बन्धन नहीं समझना चाहिये | सब के जीवन को एक और अटल सामान्य नियम में जकड़ना अशक्य है न उसकी आवश्यकता ही है | आध्या-सिक च्चेत्र में साधन-मेद के लिये काफी अवकाश है | जो साधन किसी एक साधक के लिये उपयोगी होता है, वह अवश्य ही उसके संकारों और मनोवृत्ति की अपेच्चा रक्खेगा | इस प्रकार यद्यपि सब का आध्यासिक ध्येय एक ही होता है, विशिष्ट साधक का साधन विशेष प्रकार का हो सकता है | किन्तु ध्येय सबका एक होने के कारण साधनगत मेद विशेष महत्त्व के नहीं होते और साधना के गंसीर स्तर बाहरी मेदों के रहते हुए भी मभी साधकों के लिये एक और महत्त्वपूर्ण होते हैं |

श्राध्यास्मिक चेत्र की साधना भौतिक चेत्र की साधना से भिन्न होती है:---

आध्यासिक देहा को साधना मौतिक देत्र की साधना से अवश्य ही तत्त्वतः भिन्न होगी, क्योंकि आध्यासिक देत्र का ध्येय मौतिक देत्र के ध्येयों से स्वरूपतः भिन्न होता है। मौतिक देहा का ध्येय एक ऐसा पदार्थ होता है, जिसका काल की दृष्टी से आदि और अंत होता है और जो किसी अन्य काल की दृष्टी से आदि और अंत होता है और जो किसी अन्य काल की दृष्टी से आदि और अंत होता है और जो किसी अन्य काल की द्वीता है, आध्यासिक देत्र का ध्येय पूर्णता है, जो काल की सीमा से अतीत है। अतः भौतिक देत्र की साध-ना का लक्ष्य ऐसी वस्तु की प्राप्ति होता है, जो अमी भविष्य के भ में है, किन्तु आध्यासिक देत्र की साधना का लक्ष्य उस

84-

श्रीमेहरेवाचा की अखंड ज्योति

वस्तु की प्राप्ति होती है, जो सदा रही है, सदा रहेगी और इस समय भी है। आध्यास्मिक साधना के ध्येय का सामान्य रूपः---

जीवन के आध्यासिक ध्येय को जीवन के मीतर ही हूँडुना चाहिये, जीवन के वाहर नहीं; अतः आध्यासिक च्चेत्र की साधना इस प्रकार की होनी चाहिये कि वह हमरे जीवन को उस जीवन के अधिकाधिक निकट ले जाय, जिसे हम आध्या-रिमक समफने हैं । आध्यासिक च्चेत्र की साधना का ध्येय किसी सीमित अमीष्ट की प्राप्ति नहीं होता, जो कुछ दिन रहकर फिर सदा के लिये मिट जाय—इस तरह मिट जाय कि जैसे वह कोई बिलकुल ही नगण्य वस्तु हो; उसका ध्येय होता है जीवन के स्वरूप का आमूल परिवर्तन, जिससे कि वह सदा के लिये चिरस्थायी वर्तमान में महान् सत्य को अभिव्यक्त कर सके । साधना आध्यासिक दृष्टी से तभी सफल होती है, जब वह साधक के जीवन को ईश्वराय उद्देश्य के व्यनुक्रूँ बनाने में समर्थ होती है, जो जीवमात्र को ब्रह्मगव की आनं-दमय अनुमूति कराना है । साधन को इस ध्येय के स्वरूप के सर्वया अनुकूल बनाना पडेगा ।

साधन साध्य में मिल जाता है:---

आध्यामिक च्चेत्र में साधना के प्रत्येक छंग का ध्येय जीवन के समी स्तरों में ईश्वरत्व की प्राप्तिरूपि आध्यात्मिक लक्ष्य की .सिद्धि होना चाहिये; छत: एक दृष्टि से आध्यात्मिक साधना

-5-5

साधना के गंभीर स्तर

के बिभिन्न स्तर आध्यात्मिक पूर्याता की स्थिति के निकट पहुं-चने की भिन्न भिन्न श्रेशियां हैं। साधना उतने ही अंश में पूर्या होती है जितने श्रंश में वह इसे आध्यात्मिक आर्श को व्यक्त करती है, अर्थात् जिन्न अंश में वह पूर्या जीवन के सदश होती है। इस प्रकार साधन और साध्य में जिनना ही अधिक अन्तर होता है, साधना उतनी ही पूर्या होती है। और जब साधना पूर्या होती है, तब साधना आध्यात्मिक साध्य में जाकर मिल जाती हैं और इस प्रकार साधना और साध्य का भेद अखंड सत्ता की अवि रल पूर्याता में लीन हो जाता है।

साधना का अर्थ है साध्य की आंशि 5 प्राप्तिः — साधना और उसके द्वारा प्राप्त किये जानेवाले साध्य का जो यह सम्बन्ध है, वह भौतिक च्लेत्र में रहनेवाले साध्य और साधन के सम्बन्ध से मिन्न ही प्रकार का है | भौतिक च्लेत्र का साध्य प्रायः जिस साधन के द्वारा उसकी प्राप्ति होती है, उसके

न्यूनाधिक रूप में बाहर रहता है, और साधन एवं उसके द्वारा प्राप्त होनेवाले साध्य स्वरूप में भी स्पष्ट मेद होता है । उदा-हरएा के लिये बंदूक के घोडे भे। खींचना किसी मनुष्य की मृत्यु का साधन हो सकता है; परंतु मनुष्य की मृत्यु और घोडे के खींचने की किया में स्वरूपत: महान् अन्तर है, दोनों में किसी प्रकार की सजातीयता नहीं है। किन्तु आध्यात्मिक च्लेत्र में साधन और उसके द्वारा प्राप्तव्य सध्या एक दूसरे से सर्वथा बाह्य नहीं हो सकते और उनमें

çu

#### श्रीमेहेरवाबा की अखंड ज्योति

कोई स्पष्ट स्वरूपगत भेद भी नहीं है। अध्यासिक च्लेत्र में साधन और साध्य के बीच में ऐसा अन्तर नहीं रक्खा जा सकता जो किसी प्रकार मिट ही न सके, और इससे यह बात निष्पन्न होती है- जो देखने में असंगत-सी मालूम होती है-कि आध्यासिक च्लेत्र में साधन का अर्थ ही साध्य की आंशिक प्राप्ति होता है। इस प्रकार बहुत से आध्यासिक साधनें। को बास्तव में जो साध्य मानकर चलना पडता है, इसका कारण भी समक में आ जाता है।

## ज्ञान, कर्म और भक्ति की साधनाः-

साधना के गंभीर स्तरों में आध्यात्मिक साधन का अर्थ होता है-(१) ज्ञान-मार्ग, (२) कर्म मार्ग और (३) माक्ति-मार्ग का अनुसरण । ज्ञान के साधन का स्वरूप होता है--(क) यथार्थ बोध से उत्पन्न होनेत्राले वैराग्य का अभ्यास, (ख) ध्यान की मिन्न भिन्न प्रक्रियाएँ और अंतःप्रज्ञा का निरन्तर उपयोग । आध्यात्मिक ज्ञान की प्राप्ति अथवा अभिव्यक्ति के इन त्रिविध प्रकारों की कुछ व्याख्या करने की आवश्यकता है।

## (१-क) वैराग्यः—

जीव इस नामरूपात्मक जगत् के जाल में फँसकर इस बातको भूल गया है कि वह ईश्वर की ही सत्ता का एक अंश है। यह मूल अज्ञान ही जीव का बन्धन है और इस बन्धन से मुक्ति प्राप्त करना ही आध्यात्मिक साधना का उद्देश्य होना चाहीये। अत: सांसारिक विषयों के बाह्य त्याग की बहुधा

## साधना के गंभीर स्तर

मोक्ष के साधनों में गणनां की जाती है; पॅरेन्तु यद्यपि इस प्रकार के बाह्य त्याग का भी एक अपना महत्व हो सकता हैं, तथापि वह सर्वथा आवश्यक नहीं है। आवश्यकता है सांसा-रिक विषयों की स्पृहा के मीतरी त्याग की। और जब इस स्पृहा का त्याग हो जाता है, तब इस संसार के पदार्थों का त्याग गौण हो जाता है; क्योंकि जीवात्माने इस नामरूपात्मक मिथ्या जगत् से सम्बन्ध का मीतरी त्याग कर दिया है और मुक्ति की अवृस्था के लिये तैयारी कर ली है। बैराग्य ज्ञान की साधना का एक महत्त्वपूर्ण अंग है।

(१-ख) ध्यान :----

आध्यासिक ज्ञान को प्राप्त करने का दूसरा साधन ध्यान है। ध्यान के सम्बन्ध में ऐसा नहीं मानना चाहिये कि यह पर्वत-कन्दराओं में रहनेवाले मुनियों के ही करने की कोई अनोखी किया है। प्रत्येक मनुष्य अपने को किसी-न-किसी बस्तु का ध्यान करते हुए पाता है। इस प्रकार क स्वामाविक ध्यान और साधक के ध्यान में अन्तर यही है कि साधक का ध्यान कमवद्ध और नियमितरूप से होता है और वह ऐसी वस्तुओं का चिन्तन करता है जो आध्यात्मिक दृष्टि से महत्वपूर्या होती है। साधनरूप में किया जानेवाला ध्यान आकार पर मी हो सकता है और मूर्तिनिरपेक्ष भी। सगुरा ध्यान वह है जिसका सम्बन्ध किसी ऐसे व्यक्ति से

होता है, जो आध्यात्मिक दृष्टि से पूर्ण हो। सगुण ध्यान के

श्रीमेहेरवींची की अखंड ज्योति

लिये (साधक की रुचि के अनुसार) पूर्व के झवतारों में से झथवा वर्तमान के सिद्ध पुरुपों से किसी को चुना जा सकना है। इस प्रकार के साकार ध्याने का झम्यास करने से साधक के झंदर उसके ध्येय के समस्त दैवी गुग्रों झथवा झाध्यासिक ज्ञान का संकमग्र होने लगता है; और प्रेम तथा झात्मसमर्पण का भाव ध्यान के झंतर्गत रहने से उससे ध्येय पुरुष की छपा का झाकर्पण होता है और चरम सिद्धि उस छपा से ही संभव हाती है। इस प्रकार म्र्तिनिष्ठ ध्यान की साधना से साधक झपने ध्येय के समान ही नहीं बन जाता वरन् उसके साथ तत्त्वतः एक हो जा सकता है।

मूर्तिनिरपेत्त-ध्यान का सम्बन्ध परमात्मा के निराकार स्वरूप की प्राप्ति के मार्ग में अप्रसर हो सकता है। परन्तु सामान्यतः साकार-ध्यान के अभ्यास और सदाचारमय जीवन के द्वारा जबतक साधक भली भाँति तैयार नहीं हो जाता, तजतक अव्यक्त-चिंतन व्यर्थ ही होता है। अनन्त परमात्मा की चरम अनुभूति में न तो आकाररूप उपाधि रहती है और न रूप और अरूप का भेद ही रहता है; इस अनुभूति को प्राप्त करने के लिये तो साकार से सच्चिदानंदरूप परमात्मा में जाना पड़ता है, जो व्यक्त और अव्यक्त दोनों से परे है। निराकार-ध्यान के द्वारा तत्व को प्राप्त करने की दूसरी शर्त यह है कि साधक का अपना चित्त विलकुल स्थिर कर लना च हिये। परंतु यह तभी सम्भव होना है, जव चित्त के विभिन्न संस्कार नष्ट हो जाँग। और

साधना के गंभीर स्तर

संस्कारों का आत्यन्तिक विनाश ईरवर अथवा मद्दापुरुष की कृपा से सम्भव होता है। निराकार-ध्यान के मार्ग में सिद्धि प्राप्त करने के लिये भी ईश्वर अथवा महापुरुष की कृपा के विना काम नहीं चलता।

(१-ग) विवेक और अंतःप्रज्ञा का उपयोगः — ज्ञान का साधन तबतक अधूरा ही रहता है, जबतक साधक निरन्तर विवेक का अभ्यास नहीं करता और अपनी उच्चतम अंतःप्रज्ञा का विकास नहीं करता । ईश्वर का साज्ञात्कार उसी साधक को होता है जो सत्य एवं नित्य वस्तुओं के संबंध में अपनी अंतःप्रज्ञा एवं विवेक से काम लेता है। प्रत्येक मनुष्य के अन्दर अनन्त ज्ञान का मंडार छिपा रहता है, उने प्रकट करने की आवश्यकता होती है। मनुष्य के झंदर जो कुछ मी थोडा बहुत आध्यासिक ज्ञान होता है, उसे आचरण में उतारना ही ज्ञान की वृद्धि का उपाय है। ज्ञानी महापुरुषों के द्वारा जो कुछ उपदेश मानव-जाति को समय-समय पर प्राप्त होते रहे और साधक को जन्म से ही जो विवेक-बुद्धि प्राप्त रहती है, उससे उसे इसके आगे क्या करना है, इस विषय में यथेष्ट प्रकाश मिलता है। जो कुछ उसे प्राप्त है, उसको अमल में लाना कठिन है।

(२) कर्ममार्ग का महत्त्व :---

ज्ञान के साधन की सफलता के लिये यह व्यावश्यक है कि वह प्रत्येक व्यवस्था में कर्म-सहकृत हो । दैनिक जीवन

## श्रीमेहेरवाबा की अखंड ज्योति

विवेकानुसारी होना चाहिये और उसमें उँची-से-उँची अंतःप्रज्ञ की प्रेरणा होनी चाहिये | बिना किसी भय अथवा शंका के हृदय की सर्वोत्तम प्रेरणाओं के अनुसार आचरण करना ही कर्म-योग ग्रथवा कर्ममार्ग का स्वरूप है। साधन में आचरण की ही प्रधानता है, केवल विचार की नहीं । सम्यक् विचार की अपेचा सम्यक् अ चरण का बहुत अधिक महत्त्व है। अवश्य ही जो आचरण सम्पक् ज्ञान के ऊपर प्रतिष्ठित है, वह अधिक लाभ-दायक होगा:किन्तु आचरण की दिशा में एक भी भूल होने से उससे हमें महत्त्वपूर्ण शिल्। मिल सकती है । जो त्रिचार केवल विचार के लिये ही होता है अर्थात जिसके अनुसार आचरण नहीं किया जाता, उससे कोई आध्यासिक लाभ नहीं होता चाहे वह कितना ही निर्भान्त क्यों न हों। इस प्रकार जो मनुष्य बहुत पढा-लिखा तो नहीं है, किंतु जो सच्चे मन से भगवान का नाम लेता है आर अपने छोटे-से छोटे कर्तव्य का पूरे मन से पालन करता है, वह उस मनुष्य की अपेचा भगवान के अधिक समीग हो सकता है, जिसे दुनियाभर का दार्शनिक ज्ञान तो है, परन्तु जिसके विचारों का उसके दैनिक जीवनपर कोई प्रभाव नहीं पड़ता।

एक गंधे का दृष्टांत :--

साधन के च्चेत्र में विचार की अपेचा आचरण का कितना अधिक महत्त्व है-यह बात एक गंवे के आख्यान से, जो प्रसिद्ध है, स्पष्ट हो सकती है। एक गंधे को, जो बहुत देर से चल रहा

साधना के गंभीर स्तर

था, बडी भूख लगी । थोडी देर बाद उसको घास की दो ढेरियाँ दिखलायी दीं, एक तो रास्ते की दाहिनी त्र्योर कुछ द्रपर थी श्रीर दूसरी मार्ग की बाँयीं त्रोर थी। गधे ने सोचा कि उन दोनों ढेरियों में से किसी के पास जाने का विवेकपूर्वक निरुचय करने के पूर्व उस बात का निश्चित रूप से जान लना आवर्यक है कि दोनों ढेरियों में से कौंगसी ढेरी सब त्योर से विचार करनेपर अधिक वरग्रीय ठहरती है । बिना भली भाँति विचार किये और दूसरी की अपेत्ता एक को पसंद करने के लिये यथेष्ठ कारंगा न होते हुए दोनों में से किसी एक को चुन लेना उसके लिये त्रिवे कपूर्ण कार्य न होकर केवल इच्छाप्रेरित होगा । इस लिये पहले उसने इस बातपर विचार किया कि जिस रास्तेपर वह चल रहा है, वहाँ से दोनों ढेरियों की दूरी कितनी है । दुर्भाग्यवश बडी देर-तक विच'र करने के वाद वर्ड इस निश्चयपर पहुंचा कि दोनें। ही ढेरियाँ मार्ग से समानान्तरपर हैं । अतः अब वह किसी दूसरे कारण को हूँडने लगा, जिसके आधारपर उन ढेरियों के तारतम्य का ठीक-ठीक निर्णय किया जा सके और इस विचार से दोनें। देरियों में कौनसी बडी और कौनसी छोटी है-इस पर विचार करने लगा । परन्तु इस बार भी वह विचर के द्वारा यह निर्याय नहीं कर सका; क्योंकि इस बार भी वह इसी निश्चयपर पहुंचा कि दोनों देरियाँ परिमास में भी बराबर ही थीं, छोटी वडी नहीं | तब उसने अपनी स्वभावोचित धीरता और अध्यवसाय के साथ घास की उत्तमता आदि अन्य बातोंपर विचार किया

श्रीमेहेरवाबा की अखंड ज्योति

परन्तु प्रारन्ध की बात, सभी बातों में-जिन को लेकर वह विचार कर सकता था-उसे ऐसा माछम हुआ कि दोनों ढेरियाँ समानरूप से अभीष्ट हैं।

अन्त में यह हुआ कि जब गधे के ध्यान में कोई ऐसी वात नहीं आयी कि जिस के आधारपर वह विचारपूर्वक कह सकता कि दोनों ढेरियों में से कौनसी अधिक वरग्रीय है, यह उनमें से किसी के समीप नहीं गया किन्तु पहले की ही भाँति क्षुषापीडित त्र्यौर थका-माँदा सीधा चला गया; घास की दो ढेरियाँ मिलने पर भी वह उनसे कोई लाभ उठा नहीं सका | यदि वह विवेकपूर्वक विचारद्वारा ठीक-ठीक निर्णय करने के आग्रह को छोडकर दोनों में से किसी एक ढेरी के समीप चला गया होता तो सम्भव था वह देरी उतनी अच्छी न होती, जितनी दूसरी देरी रही होगी; परन्तु बुद्धिद्वारा निर्राय करने में भूल रह जानेपर भी व्यावहारिक दृष्टि से वह अनन्त गुणा लाभ में रहता | आध्यात्मिक जीवन में किसी मार्गपर चलना प्रारम्भ करने के लिये यह आवश्यक नहीं है कि हमारे पास उस मार्भ का पूरा मान-चित्र हो, बल्कि मार्ग का पूरा ज्ञान प्राप्त करने का आग्रह होने से यात्रा में सहायता मिलने की अपेक्ता उल्टी रुकावट हो सकती है | आध्यासिक जीवन के गृढ रहस्य उन्हीं के सामने प्रकट होते हैं, जो जोखिम उठाकर वीरतापूर्वक अपने को परीच्चा में डालते हैं | जो आलसी मनुष्य एक-एक कदम आगे बढने के लिये हानि न होने की गारंटी चाहता है, उसके सामने वे रहस्य कभी प्रकट नहीं होते । जो मनुष्य समुद्र के किनारे

## साधना के गंभीर स्तर

खड़ा होकर उसके सम्बन्ध में विचार करता है, उसे केवल समुद्र के उपरी भाग का ज्ञान होगा; परन्तु जो समुद्र की थाह लेना चाहता है, उसे समुद्र के जलमें गोता लगाने के लिये तैयार होना पड़े 1

निष्काम सेवाः — किर्मान के विक गणा के

वर्मयोग की साधना में सफल होने के लिये इस बात की आवश्यकता है कि कर्म का उगम ज्ञान से होना चाहिये। ज्ञानपूर्वक कर्म बन्धन-कारक नहीं होता, क्योंकि वह अइंकार-मूलक न होकर अहंकार-शून्य होता है। स्वर्थ परायगाता अज्ञान का ही स्वरूप है और अहंकारजून्यता यथ थे ज्ञान का प्रतिबिंब है; हमें निःस्वार्थ सेवा का जीवन इसीलिये अंगीकार करना चाहिये कि उसके मूल में ज्ञान रहता है, बाह्य परिगाम की दृष्टि नहीं। परन्तु निष्काम कर्म में विलज्ज गता यह है कि उससे साधक को इतना अधिक लाभ होता है, जितना अज्ञान-जनित स्वार्थ परायग्रता से कभी प्राप्त हो ही नहीं सकता। स्वार्थ-परायगाता का परिगाम होता है संकीर्ग जीवन, जिसका केन्द्र होता है सीमित एवं पृथक व्यष्टिसत्ता की मिथ्या भाव: परंतु निष्काम-कर्म से भेद भ्रम का नाश करने में सहायता मिलती है और हम अनन्त जीवन में प्रवेश कर पाते हैं; जहाँ सर्वात्मभाव की अनुभूति होती है। मनुष्य के पास जो कुछ भी है, वह नष्ट हो सकता है और वह जिस वस्तु की आकांच्ता करता है, यह संभव है उसे कभी प्राप्त न हो,

#### श्रीमेहेरबाबा की अखंड ज्योति

परंतु जो कुछु वह परमात्मा को अर्पण कर देता है, वह तो छौट कर उसी को मिल जाता है। कर्मयोग के साधन का यही स्वरूप है।

(३) मक्ति अथवा ईश्वरीय प्रेम :---

ज्ञान अयवा कर्म के साधन की अपेज्ञा मी भक्ति अयवा प्रेम का साधन और भी अधिक महत्त्वपूर्या है, क्योंकि वह प्रेम ही के लिये किया जाता है। वह स्वतः पूर्या है और किसी दूसरे सहायक की अपेज्ञा नहीं रखता। संसार में बड़े बड़े संत हो गये हैं,जिन्होंने किसी भी वस्तु की अयेज्ञा न करके भगवर्त्-प्रेम में ही सन्तेाष माना था। वह प्रेम प्रेम ही नहीं हैं, जो किसी आशा से किया जाता है। मगवत्-प्रेम के अतिरेक में प्रेमी प्रियतम भगवान के साथ एक हो जाता हैं। प्रेम से बढ़कर कोई साधन नहीं है और प्रेम से उंचां कोई नियम नहीं है; और प्रेम के परे कोई प्राप्तव्य वस्तु नहीं है, क्योंकि प्रेम भगवत्-स्वरूप होनेपर अनन्त हो जाता है। ईश्वरीय प्रेम और मगवान् एक ही वस्तु हैं; और जिसमें ईश्वरीय प्रेम का उदय हो गया, उसे भगवान की प्राप्ति हो चुकी।

प्रयत्न के द्वारा सहजस्थिति की प्राप्ति :---

प्रेम को साधन और साध्य दोनों का ही अंग माना जा सकता है; परंतु प्रेम का महत्व इतना अधि कर एष्ट है कि बहुधा इसे किसी अन्य वस्तु की प्राप्ति का साधन मानना भूळ समझ जाता है। प्रेम के मार्ग में भगवानू के साथ एकीमाव जितना

VE

साधना के गभीर स्तर

**प्रगम** और पूर्ण होता है, उतना किसी भी साधन में नहीं होता | जहां प्रेम ही हमारा पथप्रदर्शक होता है, वहां सस्य की ओर ले जानेवाला मार्ग सहज और आनन्दमय होता है । साधारणतः साधना में प्रयत्न रहता ही है, और कभी कभी तो घोर प्रयत्न करना पड़ता है—उदाहरणतः उन साधक को जो प्रलेभनों के रहते वैराग्य के लिये चेष्ठा करता है । परन्तु प्रेम में प्रयत्न का भाव नहीं रहता; क्योंकि प्रेम करना नहीं पड़ता, अपने आप होता है । स्व भाविकपन ही सच्चे ईश्वरत्व का स्वरूप है । ज्ञान की सबसे उँची अवस्था को, जिसमें चित्त सर्वथा तत्वाकार हो जाता है, सहजावस्था कहते हैं—जिसमें स्वरूप-ज्ञान अवाधित रहता है । आध्यात्मिक साधना में एक विल्क्षण बात यह है कि साधक का सारा प्रयत्न सहजसिद्ध अवस्था को प्राप्त करने के लिये होता है ।

कस्तूरी मृग का दृष्टान्तः---

एक कस्तूरी-मूग का-बड़ा ही सुन्दर आख्यान है, जिससे सब प्रकार की आध्यात्मिक साधना का स्वरूप स्पष्ट हो जाता है । एक कस्तूरी-मुग एक बार उत्तराखण्ड के पहाड़ों में विचर रहा था । सहसा उसे कहीं से ऐसी मनोमोहक गन्ध आती प्रतीत हुई, जिसका उसने जीवन में कभी अनुभव नहीं किया था । उस गन्ध से वह इतना मुग्ध हो गया कि वह उसके उद्गम-स्थान का पता लगाने के लिये चल पड़ा। उस वस्तु को प्राप्त करने के लिये उसके मन में इतनी तीव्र उत्वण्टा थी कि वह

#### श्रीमेहेरबाबा की अखंड ज्योति

हिमप्रदेश की कठोर सदीं की तनिक भी परवा न कर इघर-से-उघर दौड़ने छगा। कड़ा के की सदीं में तथा जेठ की दुपहरियों के प्रचण्ड घाम में, वर्षा, आँधी, अथवा बिजर्छाप्रहार की परवा न करके रात-दिन उस सुगन्धित द्रव्य की खोज में जी तोड़कर भागता रहा। उसके मन में न भय था न शंका थी; किन्तु उस सुगन्ध की टोह में एक चट्टान से दूसरे चट्टान को वह मागता रहा भागते-भागते एक जगह उसका पैर इस तरह से फिसला कि वह एक सीधी चट्टान से नीचे गिरा जिससे कि उसके प्राणों पर बन आयी। मरते-मरते उस मृग की यह पता लगा कि जिस सुगन्ध से वह इतना मुग्ध हो रहा था और जिसे पाने के लिये उसने इतना घोर परिश्रम किया, वह उसी की नाभि से आ रही है। किन्तु मृग के जीवन का यह आन्तम क्षण सबसे अधिक सुखदायक था, और उसके चेहरेपर एक अनिर्वचनीय शान्ति थी।

स्वरूप-ज्ञान ही साधना का उक्ष्य है:---

साधक की आध्यात्मिक साधना उस करत्री मृग की दौड धूप के समान है। साधना की चरम सिद्धि में साधक के व्यष्टि-जीवन का अन्त हो जाता है; परन्तु उस क्षण में उसे यह अनुभूति होती है कि एक कार से अपनी सारी खोज और प्रयत्न का विषय वह स्वयं रहा है और जो कुछ भी सुखदु:ख का अनुमव उसने किया, जो कुछ भी जोखिम उठायी और जो कुछ -भी स्याग और जीतोड़ परिश्रम किया, उस सब का एकमात्र

धना के गंभीर स्तर

खक्ष्य अपने स्वरूप का ज्ञान ही था जिस स्वरूप-ज्ञान में वह अपने सीमित व्यष्टिभाव को त्याग कर यह अनुभव करता है कि वह वास्तव में परमात्मा से अभिन्न है और परमात्मा समी पदार्थेंं में विद्यमान हैं।

wie fi fielding for fie affente

पंपषि देवायुन्दति सवा बनुष्या को बस्य स्वेताव्या है प्रथापि इस मवितव्यया को आसे के लिए. वहुत को मन् व का मिसमाउसलक की ही तैवारों होते हैं । संसाथ क त्रवा बाज आजार की सा तैवारों होते हैं । संसाथ क त्रवा बाज आजार की सा तैवारों होते हैं । संसाथ क पार्व्य का आजार की सा त्रेया संस्वर्त को की सामय के स्वर्थ राव्या से व्येव ट्वेट हो जान के न सामय के स्वर्थ संस्वरी के सी की सी जीव का का सा का का निवर की सावना-राय में प्रवेश का का क सा की सामय के सावना-राय में प्रवेश का का क सा का का सामय क्यूति वह है के सनुष्य को सी का मा सा जाता-विदिव बढा जावार-विचार तथा (सवि किस्सी क क्या की वार्या के साव सी स्वर्थ के सनुष्य को सी का प्राज्य का की सा की साथ की का सीपार्थ का अनुसरण तथा पाठन का की या की सीहता के ज्या सुर्थाय करना, नीपेस्सानों की जाबा कान्स, तथा जीति-सीहता के ज्या सुर्थानित कि सीमा का जातन काना, तथा जीति-सीहता के ज्या सुर्थानित कि सिम्मो का जान

# सार्थक के त्रिशिष्ट गुण (भाग ' ला)

जावले सीवित व्यक्तियान को प्यान के यह जासुबन करता है कि

## आन्तरिक जीवन की सत्यताओं में प्रवेश

यद्यपि ईश्वरानुभूति सभी मनुष्यों की चरम भवितव्यता है, तथापि इस भवितव्यता की प्राप्ति के लिए, बहुत थोडे मनुष्यों बगह्य नियमानुसरण तथा बाह्य आचार का मन संचित संस्कारों की सघन पालन का लाभ तथा राशियों से तमाधित रहता है; और इन सीमाएँ संस्कारों के यथेष्ठ दुर्बल हो जान पर ही साधक के लिए आध्यात्मिक साधना-पथ में प्रवेश करना शक्य होता हैं। संस्कारों की संचित राशियों को धीरे घीरे व्यय तथा

क्षय करने को सामान्य पद्धति यह है कि मनुष्य धर्म-प्रतिपादित तथा शास्त्र-विहित बाह्य आचार-विचार तथा विधि-नियमों का जितनी निष्ठा के साथ संभव हो, उतनी निष्ठा के साथ पालन करे | धार्मिक आदेशों वा परंपराओं का अनुसरण तथा पालन करने की यह स्थिति शरीयत या कर्ममार्ग का अवलंबन कहलाता है | प्रतिदिन ईश-प्रार्थना करना, तीर्थस्थानों की यात्रा करना, धर्म शास्त्रों के द्वारा प्रतिपादित क- व्यों का पालन करना, तथा नीति-संहिता के उन सुस्थापित नियमों का अनु- साधक के विशिष्ट गुण

सरण करना जो समय को सामान्य नौतिक चेतना के द्वारा स्वीकृत हो-इत्यादि कार्य कर्ममार्ग के अंतर्गत है। कम मार्गावलंबन की यह स्थिति अपने निजी ढुंग से आध्या-त्मिक संयम के लिए लाभग्रद होती है। किन्तु वह पूर्णतः चुराइयों से राहित नहीं है, क्योंकि बाह्य रूढियों तथा रीति-रिधाजों का पालन करने से, बहुधा मनुष्य न केवल शुष्क कठोर तथा यंत्रतुल्य वन जाता है, किंतु उसमें एक प्रकार का सक्ष्म अहंभाव भी उत्पन्न हो जाता है । किंतु बहुतेरे लोग कर्ममार्ग से आसक्त होते है, क्योंकि अपनी मनोदेवता को शांत करने का यह सुलम तरकित है।

बाह्य विधि-नियमों तथा बाह्य आचार-विचार से शिक्षा प्रहण यरने में जीवात्मा को बहुधा अनेक जन्म लग जाते हैं; किंतु मनुष्य के जीवन में एक ऐसा समय

आंतरिक जीवन की अवस्य आता है, जब यह बाह्यविधि सल्पताओं की ओर अम्रंसर होना ।

नियमों का पालन करते करते थक जाता है। तथा आंतरिक जीवन की सत्यताओं में अधिक दिल्चस्पी लेने लगता है | जब संसारी मेनुष्य यह

उच्चतर शोध आरंभ करता है, तो यह कहा जा सकता है कि वड साधक बन गया। जिस प्रकार कीडा एक शरीर बदल कर दुसरा शारीर धारण ( Metamorphosis ) करता है, तथा इस प्रकार एक नये जीवन में प्रवेश करता है, उसी प्रका

## श्रीमेहेरबाबा की अखंड ज्योति

जीबात्मा बाह्य नियम-निष्ठ (शरीयत तथा कर्ममार्ग) की स्थिति को पार करके आध्यात्मिक खतंत्रता (तरीकत या मोक्षमार्ग) की स्थिति में प्रवेश करता है। इस उच्चतर अवस्था में पहुंचने पर जीवात्मा कुछ बाह्य विधि-नियमें। के अनुसरणा मात्र से संतुष्ट नहीं होता किंतु वह उन विशिष्ट गुणें। को प्राप्त करना चाहता है जिनके प्राप्त करने से उसका आंतस्कि

जीवन आध्यात्मिक दृष्टि से शुचि और सुंदर हो जाय। आंतरिक जीवन की सत्यताओं के दृष्टिकोण से सेति-रिवाजों एवं रूढियों और शिष्टाचारों के अनुसार जीवन व्यतीत करना बहुधा निरर्थक होता है; परंपराओं की तथा बाह्य नियमानुसरण तथा आचार संकीर्णताएं। पालन को त्याग देनेवाला जीवन, बहुधा, आध्यात्मिक दृष्टि से, अधिक संपन्न और समृद्ध होता है। भूतकाल से चली आनेवाली परंपराओं तथा रूढीयों का पालन करनेवाला मनुष्य प्रायः हमेशां असार तथा मिथ्या मूल्यों के पछि पड जाता है। तथा सारगार्भत तस्त्रों एवं मल्यवान सत्यों को छोड देता है। परंपरा से चले आनेवाले तथा सर्व-स्वीकृत नियम आध्यात्मिक दृष्टि से सई। ही हैं--यह बात नहीं: इसके विपरीत अनेक परंपरागत रूढियां व्यर्थ तथा निर्श्यक हैं, और उनका पालन करना बुधा है, क्योंकि आध्या-सिक दृष्टि से, अज्ञानी या औसत दर्जे की बुद्धियों के विचार के परिणाम-खरूप ही ये रूढियां अस्तित्व में आयी हैं। आमक

साधक के विशिष्ट गुण

मुल्य तथा मिथ्या महत्व बहुधा परंपरागत होते हैं क्योंकि वे अस्यंत साधारण बुद्धि या मनोवृत्ति के साँचे में ढलते हुए चले आते हैं | इसका यह अर्थ नहीं है कि परंपरागत रूढियां आवश्यक रूप से बिलकुल मूल्यरहित तथा महत्व-शून्य हैं। कमी कमी मनुष्य सिर्फ इसीलिए आचार विरुद्ध तथा नियम विपरीत कार्य करते हैं कि ऐसा करने में उन्हें विचि-त्रता का अनुमव होता है । अद्मुत तथा विचित्र कार्य तथा व्यवहार के द्वारा वे औरों से अपनी पृथकृता तथा भिन्नता का अनुभव करते हैं, तथा ऐसे अनुभव से उन्हें आनन्द मिलता है। परम्परा-विरुद्ध कार्य तथा आचरण सिर्फ इसीलिये किये जाते हैं, कि वे परंपरागत कार्यों के विरुद्ध होते हैं तथा ऐसा कार्य करने से, मनुष्य औरों से अपनी भिन्नता या श्रेष्ठता का अनुभव करता है। रुटि-मुक्ति तार्किंक साधारण से असाधारण की ओर इसी-विचार पर आश्रित लिये रुचि उत्पन्न होती है, कि असा-होनी चाहिए। धारण साधारण से विचित्र होता है। साधारण कार्यों का मिथ्या मूल्य उन्हें लगातार करते रहने के

कारण, नीरस माळम होने लगता है। तथा मन की यह प्रवृत्ति होती है, कि वह मिथ्या साधारण कार्यों को त्याग कर, मिथ्या असाधारण कार्यों में रस लेने लगता है। वास्तव में सारशून्य परंपराओं की त्याग कर, सारशून्य नवीन कार्य करने में कोई लाभ नहीं हैं। उाचित तथा बुद्धिमत्ता पूर्ण

श्रीमेहेरवावा की अखंड ज्योति

कार्य तो यह होगा, कि सारशून्य वस्तुओं को श्याग कर उन वस्तुओं की तलाश करना, जो वास्तव में सारयुक्त तथा मूल्यवान हैं । बाह्य नियम-निष्ठा की स्थिति को पार करने का यह अर्थ वहीं है कि निरे यंत्र की तरह, बिना विचार विवेचना के, नियम-निष्ठा का परित्याग करके नियम विपरीत कार्यों को अपना छेना, या परंपराओं की त्याग कर उच्छेखलता की स्वीकार कर लेना इस प्रकार का परिवर्तन आवश्यक रूप से, एक प्रतिक्रिया होगा; और ऐसे प्रति-क्रियात्मक जीवन में स्वतंत्रता तथा सत्य की प्राप्ति नहीं होगी । किसी अविचार युक्त प्रतिक्रिया के कारण साधक परं-पराओं तथा रूढियों का त्याग नहीं करता । गंभीर विचार विवेचना तथा तर्क सम्मत विवेक बुद्धि भी ही कसीटी पर कसने से जब रूढियां तथा परंपराएं खोटी उतरती हैं. तभी वह उन्हें त्याग कर, उनसे मुक्त हो जाता है | जो बाह्य नियमनिष्ठा की स्थिति को पार करके आंतरिक सत्यता के जीवन में प्रवेश करना चाहते हों, उन्हें सद्सद्विवेक बुद्धि तथा सारासार विचार-शाक्ति अपना लेनी चाहिए। उन्हीं वस्तुओं की त्यागना चाहिए। जो सारशून्य; तथा उन्हों वस्तुओं को अपनाना चाहिए जों सार-वान हों | अतः शरीयत या कर्ममार्ग से तरीकत या मोक्षमार्ग की ओर उन्नति करने का केवल यह अर्थ नहीं है, कि बाह्य नियम, विधि, तथा रूढि, परंपरा, की त्याग देना, या कहर

साधक के विशिष्ट गुण

पंथ का परित्याग करके स्वेच्छाचार की आर अग्रसर होना, या साधारण को त्याग कर असाधारण सत्य तथा असत्य को अपनाना | कर्ममार्ग की त्याग कर की विवेचना । मोक्ष माग की ओर बढने का अर्थ है। परंपरागत रूडियों तथा रीतिरिवाजों को विचार विवेचना विना स्वीकार करने की अवस्था से ऊपर उठ कर सदसदिवेक की कसौटी पर उन्हें कसना तथा उन वस्तुओं को स्वीकार करना जो महत्व-पूर्ण या सारयुक्त हों, एवं उन वस्तुओं को अस्वीकार करना जो निःसार तथा महत्वहीन हो। कर्ममार्ग से मोक्ष मार्ग की ओर बढने का अर्थ है, निरे अंध-विक्वास तथा अज्ञानपूर्ण अंधानुकरण की अवस्था को त्याग कर आलोचनात्मक वुद्धिमत्ता की अवस्था में प्रवेश करना। अंधविश्वासजन्य बाह्य विधि, नियम, पालने की स्थिति में बहुधा मनुष्य का अज्ञान इतना परिपूर्ण रहत है, कि वह यह भी नहीं जानता कि वह अज्ञानी है। किंतु जैसे जैसे मनुष्य की आँखे खुलती जाती हैं, तथा जैसे जैसे वह जाग्रत होता जाता हैं, तथा जैसे ही वह साधना पथ में प्रविष्ट होता है वैसे वैसे वह सच्चे ज्ञान तथा सच्चे प्रकाश की आश्यकता का अनुभव करता जाता हैं। तथा प्राथामिक अवस्थाओं में, ज्ञान तथा प्रकाश के लिये उसका प्रयत्न, नित्य और अनित्य के बीच विवेक, या सत्य तथा असत्य की विवेचना, या सही और गलत के बीच

श्रीमेहेरवाबा की अखंड ज्योति

## आलोचना, या महत्वपूर्ण तथा महत्त्र-कून्य की तार्किक परीक्षा, का रूप धारण करता है।

आध्यात्मिक साधक में सत्य तथा असत्य के संबंध में केवल बौद्धिक विवेचना विवेक का होना ही पर्याप्त नहीं है। यद्यपि बौद्धिक विवेचना या तार्किक शुष्क सिद्धान्त वादिता विरोक उसकी आगे की तैयारी की का दिवालियापन आधार-शिला है, तथापि विवेचना और विवेक के द्वारा परीक्षित सत्य, जब तक आचरण में नहीं उतारे जायँगे, अर्थात तर्क बुद्धि की कसौटी पर कसने में खरे उतरनेवाले तथ्यों को, जब तक कार्य में परिणत नहीं किया जायगा, तब तक केवल बौद्धिक-विवेचना विवेक से कोई लाभ नहीं होगा। आध्यासिक दृष्टिकोण से सिद्धान्त की इतनी महत्ता नहीं है, जितनी महत्ता आचरण की हैं। मनुष्य की बुद्धि जो विचार, विश्वास, मत, राय, आदर्श तथा तिद्धान्त, जिसको वह 'धारण करता' है, मानवीय व्यक्तित्व के बाह्य सतह को ही छ कर रह जाते हैं। बहुधा यह अधिक होता है, कि मनुष्य विश्वास तो कुछ करता है; किंतु उसका आचरण उसके विश्वास के विपरीत हुआ करता है। शुष्क विश्वास अर्थात् कोरी सिद्धान्तवादिता का दिवालियापन अधिक शोचनीय इसीलिए है, कि जो मनुष्य ऐसे सिद्धान्त 'गढ़ ' लेता है, या विञ्वास 'कायम ' कर रे है, उसके सिर पर यह अम सवार हो जाता है,

साधक के विशिष्ट गुण

कि वह आध्यात्मिक क्षेत्र में औरों से बढ़ा-चढ़ा है, किंतु यथार्थ में अभी उसने आध्यात्मिक जींवन प्रारंभ तक नहीं किया है।

कभी कभी ऐसा होता है, कि श्रद्धा और निष्ठा के साथ पालन की जानेवाठी ज्ञांत धारणा के परिणामखरूप, जीवन में ऐसे अनुभव आते हैं, जो आध्यासिक धार्मिक अंधविश्वास जीवन का द्वार खोल देते हैं। शरीयत तथा कटर पंथावलंबन या कर्ममार्ग की अवस्था में भी अंध धर्म-की मुख्य विशेषताएँ। निष्ठा से भी, अनेक निःखार्थ तथा उदार कार्यों को करने के लिए प्रेरणा तथा प्रोत्साहन प्राप्त होता है, क्योंकि यद्यपि धार्मिक विधि-नियमों का अंध-विश्वासपूर्वक पालन किया जाता है, तथापि जिस श्रद्धा और निष्ठा के साथ उसका पालन किया जाता है अर्थात् जिस लगन और दृढता के साथ उनका अनुसरण किया जाता है, वे उसकी विचार धारा को गतिमय तत्वप्रदान करती है। उगुण्क विश्वास तथा कोरी सिद्धान्तवादिता एवं अंधविश्वास तथा कहर पंथ के बीच में यदि तुल्ना कि जाय तो मालूम होगा, कि अंध-विश्वास तथा कहर पंथ में, एक स्पष्ट विशेषता है, जिससे शुष्क विश्वास या कोरी सिद्धान्तवादिता वंचित है, और वह विशेषता

यह है, कि कहर पंथी तथा घर्म के अंध-विश्वासी मनुष्य, जिन विधि-नियमों या लौकिक रीति आचारों का पालन करते हैं, उन्हें वे केवल बुद्धि से ही नहीं अपनाते, किंतु हृदय से भी

श्रीमहरवाबा की अखंड ज्योति

आर्टिंगन करते हैं। अंध-विश्वास तथा बाह्य नियम-निष्ठा का राज्य व्यक्तित्व के अधिक विस्तृत क्षेत्र पर फैटा रहता है, किंतु सैद्धान्तिक मत तथा 'रायें ' व्यक्तित्व के उतने अधिक विस्तृत क्षेत्र को अधिकृत नहीं करते।

किंतु अंध मतावल्वंबन तथा कहर पंथानुकरण के जितने संयरिणाम हैं उतने ही उनके दुष्परिणाम भी हैं, क्योंकि अंध मतावलंबन तथा कहर पंथ नुकरण में विशेष अंध विश्वास तथा कहर पंथ के दुष्परि. दोप यह है, कि उनमें जीवन की णामो और बुराइयो मार्गदर्शक दृष्टि ही समाच्छादित हो जाती का कारण ! है | इसका कारण यह है, कि अंध-

विश्वासी या कट्टर पंथ व्यक्ति या अंध-विश्वासी तथा कट्टर पंथी समाज की आलोचनात्मक बुद्धि या तर्कशक्ति या तो अष्ठ हो गयी रहती है, अथवा उसका उपयोग नहीं किया जाता। यद्दपि अंध मतावलंबन तथा कट्टर पंथानुकरण से, कभी कभी व्यक्ति या समाज का कुछ हित हो सकता है, किंतु उनसे वहुधा व्यक्ति तथा समाज की हानि तथा क्षति ही अधिक हुई है, तथा उनसे व्यक्ति और समाज का अवर्णनीय अहित हुआ है। अंध मतावलंबन तथा कट्टर पंथानुकरण में यद्यपि मन तथा हदय दोनों पूरी निष्ठा के साथ कार्य करते हैं, किंतु उन की किया में एक असुविधा या बाधा यह रहती है, कि सारासार विवेचना तथा आलोचना संबंधी तर्कवृत्ति ताक में रख दी जाती है। हृदय और मन कार्य करते हैं किंतु तर्क

साधक के विशिष्ट गुण

काम नहीं करता, या तर्क से काम नहीं लिया जाता। यहीं कारण है कि अंध-विश्वास तथा कडर मतावलंबन से केवल कल्याण ही कल्याण नहीं हुए हैं, किंतु कल्याण की अपेक्षा अकल्याण ही बहुधा अधिक हुए हैं।

बिना तर्क तथा बौद्धिक विवेचना ही स्वीकृत बाह्य तथा विधि नियमों को जब मनुष्य त्याग देता है, तथा तर्क सम्मत एवं विवेकयुक्त आदशें। और सिद्धान्तों को जब वह ग्रहण करता है, तो कहना चाहिए, सिद्धान्त को आच- एक अर्थ में, वह उस सीमा तक उन्नति रण में लाने की आवश्यकता। करता है, जिस सीमा तक उसके मन ने बिना तर्क बितर्क के किसी मत, विश्वास, या नियम आचार को स्वीकार करना छोड दिया है, तथा अब उसने सदसद्विवेक पूर्वक ही किसी भी वस्तु को ग्रहण करना प्रारम्भ का दिया है। किंतु कहर पंथावलंबन तथा अंध विश्वासजन्य वाह्य विधि नियम-निष्ठा की स्थिति में, उसके जीवन में जो लगन और श्रद्धा थी उस लगन तथा श्रद्धा से उसके नवीन आदर्श तथा सिद्धान्त वंचित हैं। यदि उसके नवीन आदर्श तथा सिद्धान्तों में, प्रेरक शक्ति का अमाव रहेगा, तो वे जीवन की बाह्य सतइ पर केवल तैरते रहेंगे या व्यक्तित्व को उपरी हिस्से पर, उसी प्रकार ढीले लटकते रहेंगे, जिस प्रकार ज्योव्हर कोट शरीर पर ढीला लटकता रहता है | यह बात सच है, कि अशिक्षित भावांधता से मन मुक्त् किया जा चुका

श्रीमेहेरबाबा की अखंड ज्योति

है; किंतु हृदय के सहयोग का बल्दिान करके यह स्वतंत्रता प्राप्त की गई है । तार्किक विचार विवेचना से प्रहण किये गये आदर्श तथा सिद्धान्त तभी लाभदायक होंगे, जब वे फिरसे हृदय राज्य पर धावा बोल दें, ताकि उसका खोया हुआ सहयोग पुनः प्राप्त हो जाय । दूसरे शब्दों में जो सिद्धान्त तार्किक समालोचना या बौद्धिक परीक्षा के पश्चात् स्वकार किये गये हैं, उनके अनुसार पुनः आचरण किया जाय, तार्कि उनका पूरा पूरा लाभ प्राप्त हों । जब सिद्धान्त इस प्रकार आचरण में लाये जाते हैं, तो वे और भी सुधरते है, तया इस प्रकार वे आधिक स्वष्ट तथा सही बनते हैं । इसके व्यतिरिक्त सबसे अधिक महत्वपूर्ण फल यह होता है कि वे अब जीवन के आंतरिक ताने बाने से गंभीरतापूर्वक गुँथ जाते हैं, केवल बाहा अलकार के रूप में नहीं रहते ।

वाह्य निष्ठा ( अर्थात यारीयत या कर्ममार्ग) की स्थिति को त्याग कर आंतरिक सत्यताओं के जीवन ( अर्थात् तरीकत या मोक्ष-मार्ग) समालोचनात्मक तथा रचनात्मक विचार से में प्रवेश करने के लिए दो पग मन और हृदय की समता उत्पन्न होती है। विचार तथा तर्क किये ही किसी वस्तु को अपनाने की मानसिक जड़ता से मुक्त होना तथा मन को विचार के

द्वारा आंदोलित और च्यवस्थित करना, तथा (२) तर्क

साधक के बिशिष्ट गुण

युक्त और विवेक सम्मत विचार के परिणामों को कार्य या आचरण में परिणत करना। विचार कोरा आलोच-नात्मक ही न रह कर, जब साथ ही साथ, रचनात्मक भी हो जाता हैं, तभी उससे आध्यात्मिक लाभ की प्राप्ति होती है। आलोचनात्मक तथा रचनात्मक विचार करने से, आध्यात्मिक तैयारी होती जाती है, तथा उन विशिष्ट गुणों का विकास तथा वृद्धि होती है जिनके परिणामस्वरूप मन और हृदय की समता प्राप्त होती हैं, एवं मुक्त दिव्य जीवन प्रस्फुटित एवं अभिब्यक्त होता है।

THEFT OF THE PARTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE

THE PRESENCE OF THE PRESENCE

## साधक के लिए विशेष सद्गुण (भाग २ रा)

( कुछ दिव्य गुणों की आवश्यकता )

मनुष्य का जीवन तभी शांत तथा जाग्रत हो सकता है, जब वह कुछ दिव्य गुणों को विकसित करके उन्हें अपने प्रतिदिन के कार्यें। और कर्तव्यों में अभि-

व्यक्त करे । प्रत्येक गुण स्वयमेव खतंत्र रूप से मले ही अधिक महत्वपूर्ण न जान पडे, किंतु उसे अन्य मुख्य गुणों से अटग करके उसका मूल्य आँकना

आध्यात्मिक जीवन के लिए आवश्यक गुण एक दूसरे पर आश्रित हैं।

युक्ति-संयत न्हीं है। प्रत्येक गुण का अन्य मुख्य गुणों से गभीर संबध है | आध्यात्मिक जीवन में ये सभी गुण अन्यो-न्याश्रित तथा एक दूसरे के सहायक होते हैं । एक गुण का पालन करने से दूसरे गुणों का पालन करना सहज होता है। इन गुणों का पारस्परिक संबंध इतना गहरा है, कि एक गुण की पूर्ण अवहेलना करने से, अन्य अनेक मौलिक गुणों को क्षति पहुंचती है। अतः प्रत्येक गुण की यथार्थ उपयोगिता उस दृष्टि से विचार करने पर ज्ञात होगी, क्योंकि पूर्ण जीवन के लिए, उन दिव्य गुणों में से प्रत्येक गुण की अनिवार्य आवश्यकता है।

साधक के लिए विशेष सद्गुण

प्रत्येक मनुष्य सत्य का उत्तराधिकारी है, किंतु जो सत्य को अधिकृत करना चाहता है, उसमें उसे प्राप्त करने की तैयारी होनी चाहिए। धैय तथा दढ इस आध्यात्मिक तैयारी के लिए. आगह। कभी कभी अनेक जन्मों तक धैर्य-युक्त तथा आग्रहशील उद्योग करते रहने की आवश्य-कता होती है । अतएव साधक की अनेक आवश्यकताओं में से एक आवश्यकता यह है, कि उसमें कभी विचलित न होनेवाली आकांक्षा तथा कभी हार न माननेवाला धैर्य होना चाहिए। सल्य को प्राप्त करने के लिए, ज्योंही मनुष्य दृढ-प्रतिज्ञा करता है, त्योंही वह अपने पथ को अनेक कठिनाइयों से भरा पाता हैं। ऐसे लोग बहुत थोडे होते हैं, जो अंत तक अपने धेर्य तथा साहस को बनाये रखते हैं। विध्नों से हार मानवर प्रयत्न ल्याग कर देना सरल होता है। यह बात पूना के एक मनुष्य के किस्से से स्पष्ट हो जायगी। एक बार उसने एक आध्यात्मिक पुस्तक पढ़ी। वह उससे इतना प्रभावित हो गया कि उसे सब कुछ ल्याग देने की इच्छा हुई। पूना छोड कर वह एक पास के जंगल में चला गया और वहाँ एक वृक्ष के नीचे बैठ कर, तथा हाथ में माला ले कर, ईश्वर का नाम जपना शुरु कर दिया। उसे अनेक असुविधाएं प्रतीत होने लगी; तथा उसका उत्साह भी कम होते गया; किंतु दिन भर उसने अपना जप जारी रखा।

श्रीमेहेरवावा का अखंब ज्योति

सुर्यास्त के पश्चात, चारों ओर से उसे भयभीत जंगली पशुओं की आवाज सुनाई पडी; और यद्यपि रात्रि के घोर अंधःकार में यह आवाज बढती गई, तो भी उसकी टट प्रतिज्ञा पूर्ववत् जारी रही | किंतु अंधेरे में, ज्योंही उसे अपनी ओर माछ आता दिखाई पडा, ल्योंही प्राण लेकर, वह वहाँ से भागा, तथा अपनी पूरी ताकत भर सात मील दौड़ने के पश्चात, वह पूना की एक दुकान में पहुंचते ही बेहोशा हो कर गिर पडा। जब वह होश में आया, तब उसने अपनी बहादुरी का किस्सा उन लोगों को सुनाया, जो वहाँ इकडे हो गये थे, जिसे सुनकर सभी को यथेष्ट मनोरंजन हुआ, किंतु इस घटना के वाद, त्याग के लिए उसकी वृत्ति जाती रही |

आध्यात्मिक उग्योग के लिए केवल शारीरिक सहन-शीलता तथा साहस की ही आवश्यकता नहीं है, किंतु कभी न

रूप में उसे स्वीकार करना ।

डिगनेवाली मानसिक, सहिष्णुता, तथा संसार जैसा है वैसे ही कभी न हटनेवाले नैतिक साहस की भी अावश्यकता है। संसार माया में फँस

गया है; तथा निःसार वस्तुओं पर आसक्त है। अतः संसार की गतिविधि उन आदशों के बिरुद्ध है जो

साधक ने अपने लिए निश्चित् किये हैं । यदि वह दुनिया से भाग जाता है तो उससे उसको सहायता नहीं मिल सकती; मारने के बाद उसे संसार में, उस गुण को विकसित करने के छिए फिर वापस लौटना पड़ेगा, जिसके बल पर वह संसार का

साधक के लिए विशेष सद्गुण

सामना कर सके, तथा उसे उसी रूप में सहन कर सके । अधिक तर उसका आध्यात्मिक पथ संसार के ही बीच से जाता है । संसार के रंग ढ़ंग और चाल ढाल को वह मले ही पसंद न करे, किंतु उसे उसी संसार की सेवा करनी पड़ती है । उसे न समझनेवाले तथा उसके प्रति अनुदार संसार को यदि वह साधक प्रेम करना चाहता है, तथा उसकी सेवा करना चाहता है, तो उसे अपने में अनन्त सहि-ष्णुता विकसित करनी चाहिए ।

ज्यों ज्यों साधक, साधना पथ पर अप्रसर होता जाता है, त्यों त्यों गुरु के संपर्क से सच्चे प्रेम की उसकी गंभारतर अनुभूति उत्तरोत्तर बढ़ती जाती है । गंभीरतर तथा सहिष्णुता । उच्चतर प्रेम का आस्वादन कर चुकने के कारण, संसार के ऐसे व्यवहार के प्रति उसका कोमल हृदय पीड़ित हो जाता है, जिनमें प्रेम का तो सर्वथा अभाव रहता ही है, किंतु जो निष्ठुर मर्स्सना, कठेर निंदा, हृदय मेदी तिरस्कार, तथा प्रचंड़ घृणा से पूर्ण होते हैं । ऐसे व्यवहार मानों उसकी सहिष्णुता की बिकट परीक्षा लेते हैं । जब कई अवसरों पर संतार को अगने प्रति उपक्षाशील तथा विरोधी पाता है, तब संसारी मनुष्य भी पीड़ित हो जाता है, न्किंतु वह सहनर्शाल होता है, तथा उनकी पीड़ा उतनी तीव्र नहीं होती, क्योंक वह मनुष्य स्वभाव से किसी अच्छी बात की अपेक्षा ही नहीं करता, तथा वह समझता है, कि ऐसी बातें अनिवार्य है

#### श्रीमेहेरवावां की अखंड ज्योति

और वे कभी दूर नहीं हो सकनी। किंतु, साधक गंभीरतर प्रेम का अनुभव कर चुका रहता हैं, अतः वह प्रत्येक आत्मा की प्रच्छन संभाव्यताओं को जानता है, संसार की आज कैसी बुरी अवस्था है, किंतु साधक जिस प्रेम का अनुभव तथा अभ्यास कर रहा है, उस प्रेम को संसार यदि थोडे अंश में भी, स्वीकार करे, तो उसकी किंतनी अच्छी व्यवस्था हो सकती है, इस विचार से साधक की व्यथा अत्यंत तीव्र हो जाती है।

यदि साधक संसार के व्यवहार को बिना विरोध तथा चुनौती के स्वीकार कर ले, और सांसारिक पद्धतियों और प्रणालियों के सम्मुख चुपचाप अपना सिर झुका ले, तो संसार के प्रति सहिष्णुता रखने का उसका कार्य के प्रति सहिष्णुता रखने का उसका कार्य सरल हो जायगा, किंतु, उच्चतर सत्य को देख चुकने के परचात, साधक यह महान एवं सर्वोंपरी कर्तव्य हो जाता है, कि वह उस सत्य का टुढ़तापूर्वक पालन करे, तथा समस्त संसार के विरोध करने पर भी उसे न त्यागे । अपनी समझ तथा श्रनुमव में आये हुये उच्चतर सत्य के प्रति-निष्ठा को कायम रखने के लिए, कभी डाँवाडोल न होनेवाले नैतिक साहस की आवश्यकरा है । उच्चतर सत्य तथा सिद्धान्त की नहीं समझनेवाले मनुष्यों की, निंदा तथा घृणा को भी सामना करने के लिए, साधक को तैयार रहना चाहिए । यद्यपि

साधक के लिये विशेष सद्गुण

संसार से विकट संग्राम करते समय, साधक को गुरु तथा अन्य सह-साधकों से कभी न चुकनेवाली सहायता अवश्य मिलती हैं, किंतु उसे सदैव सहायता पर निर्भर नहीं रहना चाहिए, तथा उसे सत्य के लिए अकेले युद्ध करने की योग्यता विकसित करनी चाहिए | यह परम नौतिक साहस तभी आ सकता है, जब साधक अपने आप में, तथा अपने गुरु में दढ़ विश्वास रखें | संसार को प्रेम करना, तथा गुरुओं के तरीकों के अनुसार संसार की सेवा करना, दुबल तथा अशक्त हृदय वाले मनुष्य का नहीं है |

नैतिक साहस तथा आत्मविश्व स के साथ ही साथ निश्चितता भी होनी चाहिए। चिंता मानसिक शक्ति का जितना भक्षण करती है, उतना कोई चिंता-श्रून्यता। चींज नहीं करती; और किसी भी बात की चिंता न करना, एक अत्यंत कठिन कार्य है। जब प्रयत्न में असफल्ता होती है, या जब बातें संकल्प क विरुद्ध हो जाती है, तब चिंता का अनुभव होता है। किंतु जा हो चुका उसके बारे में यह सोचते रहना कि वह वैसा नहीं हुआ होता तो अच्छा होता, बिल्कुल वृथा है। निर्जीव अतीत जैसा हो चुका वैसा ही रहेगा, लाख चिंता करने पर भी वह जैसा हो चुका है उससे कभी अच्छा नहीं हो जायगा। किंतु सीमित अहंवृत्तिशील मन, भूतकाल से अपने को युक्त कर लेता है। उस पर आसक्त हो जाता है; तथ

श्रीमेहेरवावा की अखंड ज्योति

मग्न इच्छा-जन्य यंत्रणा को जीवित बनायें रखता है | इस अकार मनुष्य के मानसिक जीवन में चिंता की वृद्धि होती जाती है, तथा अंत में उसका मन भूतकाल से लढ़ पड़ता है। भविष्य के संबंध से भी चिंता का अनुभव किया जाता है; विशेष कर तब, जब भविष्य के किसी प्रकार अवांछनीय होने की अपेक्षा की जाती है, और ऐसा होने पर, आशांकित या प्रकाशित आगामी परिस्थितियों से लोहा लेने के लिए, तैयारी करने के प्रयत्न के आवश्यक सहचर के रूप में, चिंता अपने आपको उचित सिद्ध करना चाहती है। किंतु केवल र्विचता करने से ही कोई काम सध नहीं सकता। इसके अतिरिक्त, अनेक आशाांकित या प्रतीक्षित बातें कभी वस्तुत: आती ही नहीं हैं; और यदि आती ही हैं, तो वे वैसी अस्वी-कार्य नहीं होती, जैसी कि प्रतीक्षा की जाती थी, इतना ही नहीं, कभी कभी तो आशांकित इच्छा के प्रतिकृल घटनाएं इच्छा के बिलकुल अनुकूल रूप में उपस्थित होती हैं। चिंता इच्छाओं के द्वारा उत्तेजित ज्वराक्रांत कल्पना का परिणाम है। चिंता करना अधिकांशतः अपनी स्वयम् की उत्पन्न की गयी यंत्रणा को भोगना है। चिंता ने कभी किसी का कुछ भी कल्याण नहीं किया है। चिंता से केवल अंतःकरण की शक्तियों का ही अपव्यय नहीं होता, किंतु जीवन के आनन्द तथा संपूर्णता भी कम हो जाती हैं।

ाजन अनेक-गुणों को विकसित करना साधक के लिए -आवश्यक होता है, उन में प्रसन्नता, उत्साह तथा मानसिक

साधक के लिए विरोष सद्गुण

समता या स्थिरता अत्यंत मुख्य है। चिंता को काट कर जीवन से निकाल बाहर किये बिना ये गुणों को विकसित करना असंभव है। जब मन उदास, असंभव है। जब मन उदास, तथा समता। विषण्ण, तथा उद्विग्न रहता है, तो कार्य अस्ताव्यस्त तथा बंधनकारक

होते हैं । इसीलिए समी परिस्थितियों में प्रसन्न, उत्साहित तथा स्थिराचित्त रहने की परम आवश्यकता है । यदि साधक चिंता को जीवन से निर्मूल उखाड फेंकने में सफल नहीं हुआ, तो उन गुणों का विकास करना उसके लिए असंभव है । किंतु चिंता, अतीत के प्रति आसक्ती, या प्रत्याशित मविष्य के प्रति आसक्ति का आवश्यक परिणाम है; और जबतक मन में प्रत्येक वस्तु से पूर्णत: अनासक्त नहीं कर लिया जाता, तबतक चिंता सदैव किसी न किसी रूप में विद्यमान रहती है ।

साधना-पथ की कठिनाइयों पर तभी विजय प्राप्त की जा सकती हैं जब साधक में एकानिष्ठता (one pointedness) होगी | यदि सांसारिक व्यवहारों में संयम तथा विरक्ति एकनिष्ठता की शर्तें हैं। तो उसकी उन्नति अत्यंत धीमी होगी |

एकनिष्ठता का अर्थ है, दश्य संसार के समस्त प्रलोभनों की ओर से विराक्ति । मन के समस्त प्रलोभनों तथा आकर्षणों की ओर से उदासीन हो जाना चाहिए, तथा इंद्रियों पर पूर्ण संयम स्थापित हो जाना चाहिए । अतः सच्चे

श्रीमेंहेरबाबा की अखंड ज्योति

ज्ञान की शोध में एकाग्र होने के लिए, संयम तथा विरक्ति दोनों आवश्यक हैं। साधन-पथ में निश्चित तथा सुस्थिर गति से उन्नति करने के लिए, सद्गुरु के पथ-प्रदर्शन का लाभ प्राप्त करना. एक परम आवश्यक शर्त हैं | सद्गुरु ठीक सद्गुरु की सहायता वहीं सहायता देते हैं जो साधक की का लाभ उठाना। तात्काछिक आवश्यकता की पूर्ति करती है। सद्गुरु केवल यही अपेक्षा करते हैं कि साधक आध्या-त्मिक उन्नति के लिए अपनी पूरी शक्ति भर चेष्टा करेगा | वह चेतना के आम्लाग्न परिवर्तन की अपेक्षा नहीं करता । चेतना के आमू राम्र परिवर्तन की वह वहीं अपेक्षा करता है, जहां ऐसे परिवर्तन के लिए पहले से ही भूमि तैयार हो गयी रहती है। समस्त मौतिक उद्योगों में समय का जैसा महत्व है, वैसे ही आध्यात्मिक उन्नति में भी समय एक आवश्यक तत्व है। सद्गुरु जब साधक को एक बार आध्यात्मिक धका दे चुकता है, तो वह तब तक प्रतीक्षा करता है, जब तक साधक उस सहायता को पूर्णता ग्रहण न कर छे । आध्यात्मिकता के आवश्यकता से आधिक परिमाण की सदैव ही अवांछ-नीय प्रतिक्रिया उत्पन्न होती है, विशेष कर जब वह अप्रासंगिक्ष होता है । अतः सद्गुरु सावधानी के साथ ऐसे ही क्षण को चुनते हैं, जिस क्षण में उस की मध्यस्थता से अधिक से आधिक परिणाम उत्पन्न हो

साधक के लिए विशेष सद्गुण

सकता है। और इस प्रकार मध्यस्थ होकर सहायता दे चुकने के बाद अनन्त धैर्य के साथ, तब तक रुका रहता है, जब तक साधक को अधिक सहायता की आवश्यकता नहीं होती।

# साधक के लिए आवरयक मुण i

#### भाग ३

## ( सेवा करने के लिए तैयार रहना )

मानव जाति की सेवा करने के लिए साधक को सदैव तैयार रहना चाहिए | उसे अपने आ। को किसी ऐसे कार्य में

क्षमता के अनुसार सेवा करने

नहीं लगाना चाहिए जो उसकी योग्यता वैयक्तिक प्रवृत्ति तथा के विपरीत हो | उसे वही कार्य चुनना चाहिए जो उसका स्वभाव तथा उसकी की तापरता ! योग्यता के अनुकूछ हो | किंतु जैसी सेवा करने की उसमें योग्यता हो वैसी

सेवा उसे अत्यंत बिकट और अत्यंत कठिन परिस्थिति में भी करने के लिए तैयार रहना चाहिए।

उसे अनेक मुसीबतें उठानी होंगी विंतु जब भी सेव। करना संभव हो तब सेवा करने की उसकी प्रतिज्ञा अवि-चलित रहनी चाहिए। उसे सेवा के सीमित 'मै' के दावे विचार से आसक्त नहीं होना चाहिए; मुक्त रहना। अर्थात् उस में यह भाव नहीं रहना

चाहिए कि अधिक से अधिक परिणाम वह स्वयं ही पैदा करे। यदि सेवा आवश्यक हो तो कितना भी बल्दिान करके, तथा साधक के लिए आवश्यक गुण

कष्ट सहन करके, वह करने के लिए उसे तथपर रहना चाहिए। किंतु उसे इस मिथ्या भाव में बँध नहीं जाना चाहिए कि "में" स्वयं उस सेवा को करने का श्रेय प्राप्त करूं। यदि उस सेवा को करने का विशेषाधिकार या सौभाग्य किसी दूसरे को प्राप्त हो जाय, तो उसे ईर्षा नहीं रखनी चाहिए। यदिः वह अपने लिए सेवा करने के अवसर की खोज में रहता है, तो उसका ऐसा करना स्त्रार्थपरता का ही एक रूप हैं, किंतु आध्यात्मिक दृष्टि से महत्वपूर्ण सेवा वही सेवा है, जिस में स्वार्थ की किंचित् भी मावना न हो। स्वयं अपने ही लिए कुछ प्राप्त करने के लिए, कोई अनुभूत आवश्यकता नहीं होनी चाहिए। तथा यह भी नहीं सोचना चाहिए कि, मैं औरों को कुछ प्रदान कर रहा हूं। सेवा करने में स्वार्थ का थोडा भी चिन्ह न रहना चाहिए। यदि सेवा आवश्यक हो, तो सेवा करने की भावना स्वतंत्रता के साथ, तथा सहज ही उत्पन्न होनी चाहिए, और उसे सहकारिता के भाव में उत्पन्न होना चाहिए। सेवा करने में ''मैं" का दावा बिलकुल नहीं रखना चाहिए । "मैं" ही करूं, ऐसा आग्रह करना स्वार्थ है ।

यदि साधक समस्त कार्यों तथा उन के परिणामों से पूर्णतः अनासक्त हो जाता है तो वह महान् कार्य तथा तुच्छ काम के विकारपूर्ण द्वन्द्व से मुक्त हो जाता है । संसारी मनुष्य अपनी पृथ्यक् सत्ता को अनुभव करते हैं । अतः ठोस परिमाण के माप दंड के द्वारा अपनी प्राप्तियों का मूल्य

#### श्रीमेहेरवावा की अखंड ज्योति

बहुधा उतनी ही महत्वपूर्ण सिद्ध

ऑकने की उनकी स्वाभाविक प्रवृत्ति हुआ करती है, वे बर्ड चस्तुओं का पीछा करते हैं तथा छोटी वस्तुओं की उपेक्षा तथा अनावर करते हैं । किंतु आध्यात्मिक छोटी और बडी दाष्टिकोण से तथाकथित छोटी वस्तुएं

छाटा आर बडा बस्तुओं के द्वंद्व से छुटकारा ।

होती है, जितनी तथाकथित बड़ी बस्तुएं | अतः साधक व., हेतु छोटी वस्तुओं को बहिष्कार करने तथा बड़ी वस्तुओं की खोज करने का नहीं होना चाहिए | उसे छोटी वस्तुओं और छोटे कार्यों को उतने ही मनोयोग तथा उत्साह के साथ करना चाहिए, जितने मनोयोग और उत्साह के साथ वह बड़ी वस्तुओं पर ध्यान देता है, या बड़े कार्यों को करता है |

आध्यात्मिक जीवन में छोटी बातें। का भी उतना ही महत्व है जितना बड़ी बातों का। किंतु संसार की परंपराएं इस साधारण सत्य को पहिचानने और परंपराओं का प्रशुत्व सेवा के क्षेत्र को संकुचित करता है। परंपरा से चले आनेवाले विचारों का अनुसरण करने से अपने वंधुओं की संभव सेवा करने का क्षेत्र अस्वाभाविक शीति से केवल उन्हीं बातों तक सीमित हो जाता है, जो बातें परंपरागत रूढ़ियाँ के अनुसार महत्वपूर्ण मान ली जाती है। तथा जीवन के लिए यथार्थतः आवश्यक एवं महत्वपूर्ण

साधक के लिए आवश्यक गुण

अनेक बातें उपेक्षित रह जाती है, जिस के परिणामस्वरूप आध्यास्मिक दृष्टि से, जीवन दीन हीन बन जाता है।

इस भांति जिस समाज 'र जीवन संबंधी मौतिक धारा का प्रमुख होता है, उस समाज में भोजन, वस्त, या अन्य जीवन की अन्य आवश्यक सुविधाएं तथा स्वीकृत मूल्य सेवा के क्षेत्र को संकुचित करता है। संस्कृति की महत्ता स्वैश्रेष्ठ समझी जाती हैं,

संस्कृति की महत्ता सर्वश्रेष्ठ समझी जाती हैं, उस में कई प्रकार की शिक्षाओं का प्रसार करना, सेवा समझा जाता है, जिस समाज में सौंदर्यानुराग की रुचि अत्यंत विकसित हो जाती है, उस समाज में कटा की कृतियों का उत्पादन तथा विमाजन व्यवस्थित करना सर्वश्रेष्ठ सेवा समझा जाता है, जिस समाज में हृदय के अकथनीय सारों को श्रेष्ठ महत्व प्राप्त होता है, वहां हृदय के अकथनीय सारों को श्रेष्ठ महत्व प्राप्त होता है, वहां हृदय के जकथनीय सारों को श्रेष्ठ महत्व प्राप्त होता है, वहां हृदय के जकथनीय सारों को श्रेष्ठ महत्व प्राप्त होता है, वहां हृदय के गुणों का विकास, तथा उनकी अभिव्यक्ति के साधन, और सुविधाएं निर्माण करना सर्व-श्रेष्ठ सेवा समझा जाता है। तथा जो समाज आध्यासिक जीवन की परम महत्ता को हृदयंगम करता है, वहां आध्यासिक ज्ञान प्रदान करना ही श्रेष्ठ सेवा समझी जाती है। इन विभिन्न प्रकार की सेवाओं में, आध्यासिक ज्ञान से संबंध रखनेवाली

सेवा सर्वश्रेष्ठ, तथा सर्वोच्च सेवा है, क्योंकि आध्यात्मिक ज्ञान से ही समस्त मानवीय समस्याओं का सही हल प्राप्त होता है, तथा सभी समस्याएं तथा समस्त प्रश्न

श्रीमेहेरवावा की अखंड ज्योति

आध्यात्मिक ज्ञान के दर्षीकोण में अंतर्गत हैं। किंतु आध्यात्मिक ज्ञान के अभाव में औरों की सेवा करने की इच्छा संकीर्ण धारणाओं से आरुढ होती है। सेवा के देा प्रकार हैं; औरों के जीवन में वस्तुएं जुटाना, जो वास्तव में मूल्यवान हैं, एक प्रकार की सेवा है तथा औरों के जीवन से उन अडचनों को निकाल बाहर करना, जो वास्तव में मूल्यवान वस्तुओं को प्राप्त करने में बाधक हो, दूसरे प्रकार की सेवा है। और, वस्तुओं के वास्त-विक मूल्यसंबंधी हमारे विचार यदि संकीर्ण है, तो उसी अनुपात में औरों की संभाव्य सेवा का क्षेत्र मी संकुचित हो जाता है।

सार्वजनिक संस्थाओं को बडी बडी रकमों का दान करना तथा ऐसे बड़े परोपकार करने से ही सेवा के क्षेत्र का अंत नहीं

छोटी किंतु महत्वपूर्ण वातें । होता | हिम्मत हारते हुए अवसन्न हृदय को साहस प्रदान करने वाला एक शब्द या निराश जीवन में आशा तथा आनंद

उत्पन्न करने वाली एक मुसकान को भी सेवा समझी जाने का उतना ही दावा है जितना दुःसह वलिदानों तथा वीरतापूर्ण कष्ट सहन एवं स्वार्थ ल्याग का | एक दृष्टि भी जो दृश्य से कटुता दूर कर देती है तथा नये प्रेम से उसे पूर्णस्पंदित कर देती है, यह भी सेवा है | यद्यपि इसमें सेवा का कोई भाव

साधक के लिए आवश्यक गुण

नहीं रहता। स्वतंत्र रूप से देखा जाय तो ये बातें, बहुत छोटी दिखाई देती हैं; किंतु ऐसी छोटी बातों से ही तो जीवन निर्मित हुआ है, और यदि ये छोटी बातें उपेक्षित कर दी जाय, तो जीवन न केवल सौन्दर्य रहित हीन हो जाय, किंतु आध्यात्मिकता जून्य भी हो जाय।

जिस प्रकार, संसारासक्त मनुष्यों में स्थूल परिमाणों और मात्राओं के दाष्टिकोण से ठोस प्राप्तियों का मूल्य आँकने की प्रवृत्ति होती है, वे (संसारसक्त संसारी मनुष्यों के मनुष्य), इसी प्रकार की भूल, कठिना-मूल्य आँकने में भूल

का कारण। इयों, संकटों तथा आपत्तियों का मूल्य ऑकने में भी करते हैं। अतः

अनेक मनुष्य ऐसे हैं कि संकट पर उनका ध्यान तभी खिचेगा, जब संकट किसी स्थूल दृश्य रूप में उनकी आँखों के सामने उपस्थित होगा। संसारी मनुष्यों का यह लक्षण है कि वे उन्हीं बातों को महत्व देते हैं, जो बाह्य ढंग से तथा ठोस रूप में साकार उपस्थित होती हैं। आंतरिक जीवन के सूक्ष्म तथा नीख तत्वों की ओर उनका ध्यान नहीं जाता न वे उनका कोई मूल्य आँक सकते। जैसे घृणा से मरे हुए मृत-सदृश जीवन की अपेक्षा ध्वंसात्मक युद्ध को वे अधिक बडी विपत्ति समझते हैं, यद्यपि पूर्णतः आध्यात्मिक दृष्टिकोण से, कटु तथा विषाक्त घृणा से मरे हुए जीवन, युद्ध की अपेक्षा किसी भी प्रकार कम घातक तथा कम

#### श्रीमेहरेवाचा की अखंड ज्योति

वंसात्मक नहीं समझे जा सकते | निर्दयतां तथा करता के आँखों देखे उदाहरणों के कारण संसारी मनुष्य युद्ध को इतना कुछ समझते हैं किंतु घणा, युद्ध से कुछ कम बुरी वस्तु नहीं, यद्यपि वह बाहरी कार्यों में व्यक्त न हो | इसी प्रकार, कभी न तृप्त होने वाली, अदम्य इच्छा से आक्रांत हृदय की यंत्रणाओं की ओर संसारी मनुष्य का ध्यान उतना आकृष्ट नहीं होता जितना कि उनका ध्यान प्लेग, हैजा, जैसी फैलने बाली बीमारियों, शारीरिक घ'वों तथा मृत्यु की पीडाओं की ओर उनका ध्यान आकुष्ट होता है।

किंत जो साधक बिना किर्ति-कामना तथा सन्मान के विना सेवा करने के लिए उत्सुक है उन्हे वे तमाम बाते

ध्यान देने योग्य हैं, जो पूर्ण जीवन समस्त तथा संपूर्ण की अभिव्यक्ति के लिए सहायक जीवन सेवा का तथा घातक है, चाहे वे बाते संसार के सामान्य दृष्टिकोण में छोटी हो

या वडी हो । जिस प्रकार सार्वळौकिक जीवन के प्रवाह में साम्राज्यों के उत्थान तथा पतन का महत्व है उसी प्रकार उसमें जीवन के माधुर्य तया औदासीन्य के मंगुर क्षणों का भी महत्व है। एक का महत्व दुसरी वस्तु के मापदंड से निर्धारित करना नहीं चाहिए। साधक को समस्त जीवन को एक संपूर्ण समीध के रूप में देखना चाहिए। जीवित शरीर में अन्य महत्वपूर्ण अंगों की उपेक्षा करके किसी एक

906

क्षेत्र है।

साधक के लिए आवश्यक गुण

अंग पर आवश्यकता से अधिक ध्यान नहीं देना चाहिए।

जब सायक ऐसी सेवा करता है, जो निःस्वार्थ होती है, तब भी वह मन की चौकसी करता रहता है | साधक को ईमानदार, नम्र तथा निष्कपट होना प्रेम से उत्पन्न होने चाहिए। दिखाने के लिए उसे सेवा नहीं वाली सेवा, प्रेमद्वारा अन्य सेवकों के प्रति करनी चाहिए | सच्चे प्रेम से प्रेरित हो प्रेमभाव उत्पन्न कर साधक सेवा करेगा, तो उस प्रेम होता है। के कारण वह अन्य सहसेवकों से पूर्ण सहकारिता तथा प्रेमभाव रखने में समर्थ होगा. तथा उनसे वह ईर्षा कभी न करेगा। यदि सहसेवकों के बीच पूर्ण सुसंवादिता माव नहीं है तो साधक जो सेवा करता है उसके द्वारा आध्यास्मिक आदर्श की पूर्ति नहीं होती । इसके अतिरिक्त यदि बिना हार्दिक प्रेम भाव के, साधक केवल ऊपरी या बाहरी सेवा करता है, तो वह कर्तव्य के भाव से सेवा करता है; जैसे अनेकों सांसारिक संस्थाओं में वेतनद्वारा नियुक्त कार्य-कती गण करते हैं। संसार की संस्थाओं में मनुष्य वेतन के लिए कार्य करते हैं; अधिक हुआ तो कर्तव्य के नीरस भाव से वे सक्षम होने के लिए प्रेरित होंगे | प्रेम से प्रेरित हो कर सहज रूप से जो कार्य किया जायगा, उसमें जो आंतरिक सौन्दर्थ होगा उत्तका वैतनिक कार्यकर्ताओं के कार्य में सर्वथा अमाव रहेगा।

श्रीमेहेरवाबा की अखंड ज्योति

यदि साधक को सद्गुरु के संपर्क में रहने का सौभाग्य प्राप्त हुआ, तो वह सच्ची सेंग की शिक्षा अख्यंत उत्तमता के साथ ग्रहण कर सकता है। सद्गुरु सद्गुरु के संपर्क की महत्ता। नहीं सिखाता है किंतु उदाहरण के द्वारा

सिखाता है, और जब सद्गुरु मानवता की सेवा करता हुआ देखा जाता है, तो वह साधक सद्गुरु के प्रति प्रेम के कारण, शीघ्र ही सेवा करने के वास्तविक भाव को ग्रहण कर लेता है। सहकारिता तथा सहयोग के मात्र को सीखने के लिए भी सद्गुरु-सहवास लामदायक सिद्ध होता है । क्योंकि समी साधक सद्गुरु को समान रूप से प्रेम करते हैं; अतः उनके बीच प्रेम भाव तथा सहयोग सहज ही उत्पन्न हो जाता है। वे सेवा इस लिए करते हैं, कि सदगुरु की आज्ञा रहती है या सद्गुरु सेवा चाहते है | वे सद्गुरु का कार्य करते है न कि अपने ख़ुदका । वे अपनी ख़ुर की इच्छा से उसे नहीं करते हैं किंतु इस छिए करते है कि सदगुरु ने वह कार्य उन्हे सैं। प दिया है । अतएव वे वैयक्तिक दावों, हकों तथा विशेषाधिकारों के भाव से स्वतंत्र रहते हैं । वे केवल सद्गुरु के कार्य को उत्तम से उत्तम रूप में रखने की ओर ध्यान देते है, वे सद्गुरु के कार्य को अपनी पूर्ण योग्यता से करने के लिए तरपर रहते है जब उन्हें कोई कार्य करने के लिए कहा जाता है। तथा उस कार्य को किसी दूसरे सहसेवक

साधक के लिए आवश्यक गुण

के हाथ में सौंपने के लिए भी वे उसी प्रकार सहर्ष तैयार रहते है, यदि उसकी अपेक्षा वह अधिक अच्छाई से कर सकता है।

इस प्रकार के सहयोग के द्वारा, एक प्रकार से, साधक एक दूसरे की भी सेवा करते हैं क्योंकि सद्युरु के कार्य को सब अपने ही कार्य की तरह, स्वीकार करते है। तथा सद्गुरु के कार्य को करने के लिए अन्य आढंवर-शून्य सेवा सहसेवकों की सहायता करने में साधक न केवल सहसाधक के प्रति सेवा करता है, किंतु सद्गुरु के प्रति भी सेवा करता है, किंतु ऐसी सेवा में कोई एक दूसरे पर हुकूमत भी नहीं करता क्योंकि साधकको इस बात का सदैव ध्यान (हता है, कि वह जो काम कर रहा है वह सद्गुरु का काम है, जिसे अपना काम समझ कर वह कर रहा है। वह यह भी जानता है कि साधक की हौसियत से वे सब बरावर है, अतः पूर्ण नम्रता के माव में सेवा करने की आदत उत्पन्न करना, उसके छिये सरछ हो जाता है। यदि सेवा उसे अभिमानी बनाती है, तो उसके छिए यह अच्छा हुआ होता यदि उसने सेवा न की होती। अनेक गुणों को सीखना जैसा कठिन होता है, वैसा यह गुण सीखना भी कठिन होता है। जिससे, बिना किसी पर हुकूमत किये सेवा करना, विना आडंवर के सेवा करना, तथा श्रेष्ठ और हीन की भावना से रहित हो

श्रीमेहेरवाबा की अखंड ज्याति

कर साधक सेवाक्षम बनता है। आध्यात्मिक जगत् में नम्रता का उतना ही महत्व है, जितना उपयोगिता का है।

जब सद्गुरु सेवा करता है, तो वह इस लिए सेवा नहीं करता कि वह सेवा कार्य से आसक्त है, किंतु वह अ५.. शिष्यों की सहायता करने तथा उनके सेवा का आदर्श। सामने निःस्वार्थ सेवा का उदाहरण उपस्थित करने के लिए सेवा करता है। औरों की सेवा करते समय सद्गुरु औरों में अपने आप को ही देखता है, तथा ऐसा अनुभव करता है कि उसने अपनी ही सेवा की । कभी भी कम न होने वाली एकता की आनंदपूर्ण अवस्था में सदगुरु अपने को सभी का स्वामी भी जानता है, तथा सभी का सेवक भी जानता है। अतः वह सेवा के आदर्श को चरितार्थ करके दिखलाता है, जिस में न तो सेवा करने वाले उसके स्वयं के लिए बंधन रहता, और न उसके लिए बंधन होता. जो उसकी सेवा प्रहण करते है। सद्युरु सेवा का जो उदाहरण उपस्थित करता है उसे अपने सम्मुख रखने पर साधक ज्ञीघ्र ही सची सेवा के आदर्श को अपना सकता है। किंतु साधक की आध्यात्मिक तैयारी तब तक पूर्ण हुई नहीं समझी जा सकती, जब तक उसने ऐसी सेवा करना नही सीखा जो भार सी नहीं माछम पड़ती, अपितु स्वतंत्रता देती है; जो हक, प्रतिइक नहीं, उत्पन्न करती है, वरं जो स्वतंत्र आदान

साधक के लिए आवश्यक गुण

प्रदान की सहज मावना में की जाती है, जो स्वास्थ-युक्त इच्छा के भार से मुक्त रहती है, तथा जो नित्य नवीन होने वाली तृप्ति के भाव से पोषित होती है।

अस्य संका के किंस एव जायंग गावयुंग गुण है।
अस्य के बीन बकार हैं: (१) जगने जाय गे उन्हा ( जने क्या के स्वय ( जने क्या का स्वय का संवय का स्वय का का के का स्वय का स्वय का का के का स्वय का का के का स्वय का

# साधक के विशिष्ट सद्गुण

#### (भाग ४)

श्रद्धा साध क के लिए एक अत्यंत महत्वपूर्ण गुण है। श्रद्धा के तीन प्रकार है; (१) अपने आप में श्रद्धा ( अर्थात् आत्म-विश्वास ) (२) गुरु में श्रद्धा ( गुरु अदा का महत्त्व तथा उस के रूप। जीवन के लिए श्रद्धा की इतनी आनिवार्थ

आवश्यकता है कि यदि वह कुछ न कुछ अंश में न रहे तो जीवन ही असंभव हो जाय ! श्रद्धा के ही कारण सहयोग-पूर्ण साम्रहिक तथा सामाजिक जीवन संभव होता है ! पारस्परिक श्रद्धा के ही कारण प्रेम का स्वतंत्र आदान-प्रदान तथा कार्यों और उस के परिणामों का स्वतंत्र तथा पारस्परिक विभाजन सम्भव होता है । जब पार-स्परिक भय तथा पारस्परिक संदेहों से जीवन आकांत हो जाता है, तो जीवन कुंठित तथा संकुचित हो जाता है ।

बच्चे अपने से बडों में स्वाभाविक श्रद्धा रखते है। वे स्वाभाविक बुद्धि से ही उन्हें अपने सहायक तथा रक्षक मानते है। किसी की सिफारिश भरनेवाळी चिट्ठी की उन्हें आवश्यकता नहीं होती। दूसरों पर विश्वास करने का यह गुण आगे के साधक के विशिष्ट सद्गुण

जीवन में भी भरा रहता है तब तक, जब तक कि मनुष्य दूसरों के द्वारा धोखा खाकर एक कठोर धका नहीं पा जाता या दूसरों के स्वार्थ के लिए वह शोषित

उसका आवश्यक सहचारी प्रतिरूप ।

पारस्परिक अद्धा तथा नहीं होता | अतः यद्यपि श्रद्धा मनुष्य का एक स्वाभाविक गुण है, तथापि वह उसी समाज में विकसित होती तथा फलती-

फूलती है जिस समाज में मनुष्य विश्वसनीय तथा डीमनदार तथा श्रद्धा करने योग्य होते हैं। शत्रता के वातावरण में श्रद्धा छप्त हो जाती है । पारस्परिक श्रद्धा निर्माण होकर दढ होने के छिए श्रद्धा के प्रतिरूपी (Counterparts) गुणों का साहवर्य पोष क बनता है । दूसरे, हम पर जो अद्धा करे उस अद्धा को निभाना तथा औरों पर श्रद्धा करना ये दोनों एक दुसरे के पूरक सद्गुण है । ये गुण वैयक्तिक तथा सामाजिक जीवन के अनिरुद्ध प्रवाह के लिए अत्यंत आवरुयक हैं ।

एक दूसरे में पूर्ण तथा अवितर्क श्रद्धा आदर्श-जगत की वस्तु है, व्यावहारिक जगत में वह कुछ खास उदाहरणों में ही पायी जाती है । यद्यपि श्रद्धा अत्यंत अपने आप में श्रदा आवश्यक एवं वांछनीय है तथापि वह का महत्त्व। तब तक नहीं आयगी जब तक संसार ऐसे लोगों से पूर्ण न हो जाय जो अनन्त श्रद्धा करने में योग्य हो | ऐसा तमी हो सकता है जब मानव समाज में विश्वस-

श्रीमेहेरवाबा की अखंड ज्योति

नीयता, ददता, तथा सहकारिता तथा सहायकता के गुणों का पूर्ण विकास हो जाय । किंतु पारस्परिक श्रद्धा को जन्म देने वाळे ये गुण तव तक विकसित नहीं हो सकते जब तक मनुष्य में परम आत्मश्रद्धा या आत्मविश्वास न विकसित हो जाय । यदि सनुष्य में आत्मविश्वास नहीं है, या अपने में श्रद्धा नहीं है, तो वह उन गुणों का विकास नहीं कर सकता, जिन के कारण वह औरों का विश्वासपात्र बन सके । यह श्रद्धा या यह विश्वास, कि तुम अनेक प्रकार की संकटापन्न परिस्थितियों में भी जिसे सर्वश्रेष्ठ समझते हो उस के प्रति निष्ठा नहीं त्यागोंने, विश्वसनीय चरित्र की रचना तथा निर्माण की मानों नवि है ।

किंतु अपने आप में कभी न विचालित होनेवाली श्रद्धा उतनी ही विरल हैं जितनी किसी अन्य पुरुष में अवितर्क श्रद्धा। बहुत थोडे ही व्यक्तियों में आत्मश्रद्धा उतने आत्म-श्रद्धा का अर्थात आधार। अधित आधार। किससे वे अपने उत्तर प्रभाव-पूर्ण तथा जिससे वे अपने उत्तर प्रभाव-पूर्ण तथा जिससे वे अपने उत्तर प्रभाव-पूर्ण तथा रचनात्मक संयम रख सकें। अनेकों मनुष्य सही मागे का ज्ञान रखते हुए भी उस मार्ग से बारंबार विचलित होते रहते है । उनकी बारंबार की असफलता, हार तथा दुर्बल्ता उनकी आत्मश्रद्धा को बारबार खींडित तथा भग्न करती जाती है । उनकी बार-बार की विफलता उनकी आत्मश्रद्धा के लिए एक चुनोंती होती है और उनकी आत्मश्रद्धा डावाडोल होकर उखडने

\$\$5

साधक के विशिष्ट सद्गुण

लगती है। जो आत्मश्रद्धा इस प्रकार निरंतर नष्ट-अष्ट होने के खतरे में रहती है, वह फिर से सुरक्षित तथा सुस्थापित की जा सकती है, यदि मनुष्य की आंखों के सामने पूर्णता का सजीव उदाहरण उपस्थित हो, और वह उनमें श्रद्धा रखे।

गुरु के प्रति श्रद्धा रखनेसे आत्म-श्रद्धा की रक्षा तथा वृद्धि करने में सहायता मिलती है। गुरु में विश्वास तथा जीवन के प्रति विश्वास गुरु के प्रति अदा । उत्पन्न होता है। गुरु के प्रति श्रद्धा रखने से अस कलताओं तथा पराजयों, चिध्नों तथा संकटों, दोषों तथा दौर्बेल्यों के होते हुये भी अपने आपके प्रति तथा जीवन के प्रति अध्दा टूटती नहीं है। गुरु-विश्वास, गुरु-भक्ति या गुरु-निष्ठा इसीलिए महत्वपूर्ण है। मनुष्य जानता है कि उसका जीवन तथा अनेकों मनुष्यों का जीवन संकीर्ण विकृत तथा दूषित है; किंतु गुरु के जीवन में वह अनन्तता, पवित्रता तथा निर्विकारिता का दर्शन करता है । गुरु में मनुष्य अपने ही आदर्श को कार्य में परिणत हआ देखता हैं: उसका अंतरात्मा जो होना चाहता है, वही उसका गुरु हो चुका रहता है। उ गके भीतर जो सर्व- बेष्ठ रहता है, उसीका प्रतिबिंव वह गुरु में देखता है; किंत उसके भीतर जो सर्वश्रेष्ठ रहता है वह अभिव्यक्त नहीं हुआ रहता है और उसे आशा

श्रीमेहेरवाबा की अखंड ज्योति

रहती है कि वह एक न एक दिन निःसंदेह अभिव्यक्त होगा | अतएव गुरु-अदा, मनुष्य में सुप्त दिव्यता की अनु-भूति के लिए एक प्रेरक शक्ति होती है |

संच्ची श्रद्धा आत्मा के गंमीर अनुभवों तथा शुद्ध अंतः-प्रज्ञा ( Pure Intuition ) के निर्दोष निर्णयोंपर आश्रित रहती ष्रद्धा तथा परीक्षणात्मक तर्क। है । श्रद्धा आलोचनात्मक तर्क का अचूक

मार्ग दर्शक है। ग्रुद्ध अंतःज्ञान पर आश्रित, गंभीर एवं सजीव श्रद्धा के द्वारा जब अलोचनात्मक तर्क कार्य में परिणत किया जाता है, तब उसकी क्रिया शुष्क, निष्फल तथा अर्थशून्य न होकर, रचनात्मक, फलोत्पादक तथा महत्वपूर्ण होती है। इसके विरुद्ध यह बात सच है कि कई प्रकार के सरल अंध-विश्वास केवल आलोचनात्मक तर्क की निर्मांक तथा स्वतंत्र क्रिया के ही द्वारा मंग किये जा सकते हैं। तथापि यह भी उतना ही सच है कि आलोचनात्मक तर्क केवल ऐसे ही विश्वासों को छू सकता है या केवल ऐसे ही विश्वासों की विवेचना कर सकता है जो शुद्ध अंतःप्रज्ञापर आश्रित नहीं रहते। किंतु शुद्ध अंतःप्रज्ञा के द्वारा प्रेरित विश्वास सदैव एक अनिवाय कर्तव्य होता है और तर्क बुद्धि के द्वारा उसकी विवेचना करना अंततोगत्वा असंमव सिद्ध होता है। अंत:प्रज्ञा-प्रेरित विश्वास सीमित बुद्धि से उत्पन्न नहीं होता

साधक के विशिष्ट सद्गुण

वह बुद्धि से परे किसी आधिक मौलिक तथा आंतरिक उद्गम-स्थान से उत्पन्न होता है । अतएव वह बुद्धि के उपदव-उत्पात या तर्क के चंचल नर्तन से चुप नहीं किया जा सकता । किंतु इसका यह अर्थ नहीं है कि चूँकि विश्वास तर्क-बुद्धि की कसौटीपर नईां कसा जा सकता अतः उसे किसी मी अवस्था में अंधा होना चाहिए । सच्ची श्रद्धा अंधता नहीं है; किंतु एक प्रकार की दृष्टि है; उसे परीक्षणात्मक तर्क की स्वतंत्र किया से डरने की कोई आवश्यकता नहीं है ।

गुरु की परीक्षा करनेका अधिकार शिष्यों को सदैव ही दिया गया है; किंतु अरीक्षा करने के पत्रचात् तथा गुरु

की पूर्य विश्वास तथा संदेह पश्चात का विश्लेषण। पश्चात

की पूर्णता के बारे में संतुष्ट होने के परुचात यादि शिष्य में विश्वास-चांचल्य उत्पन्न होता है, तो उस में

उद्देश्य-निष्ठा का शोचनीय अभाव ही अवश्य है। उस में टटता तथा सचाई की दयनीय न्यूनता होने के फळ खरूपही उसमें ऐसे विश्वास-चांचल्य की उत्पत्ति होती है। जिस प्रकार आध्यात्मिक ज्ञान का दावा करने वाल्टे अयोग्य व्यक्तियों पर अंध-विश्वास करने वाल्टों के अनेक उदाहरण -पाये जाते है उसी प्रकार अपने निजी अनुमव का प्रामाणिक आधार रहने पर भी अनुचित विश्वास-चांचल्य उत्पन्न होने के अनेक उदाहरण देखे जाते है, और जिस प्रकार अंध-विश्वास अनेक सांसारिक इच्छाओं की अचेतन क्रिया का

#### श्रीमेहेरवावा की अखंड ज्योति

परिणाम होता है उसी प्रकार अनुचित विश्वास-चांचल्य भी इच्छाओं की अचेतन किया के कारण उत्पन्न होता है। अज्ञात रूप से कार्य करने वाली इच्छाएं युक्ति-सिद्ध विश्वास की सफल अभिव्यक्ति का विरोध करती है और इसी कारण विश्वास में चंचलता पैदा होती है। प्रथम प्रकार की इच्छा अनुचित विश्वास की जननी होती है; तथा दुसरी प्रकार की इच्छा अनुचित संदेह की जननी होती है। तृष्णाओं का यह स्वभाव है कि वे आलोचनात्मक तर्क की किया को विकृत कर देती है; तथा शुद्ध अंतःप्रज्ञापर आश्रित अचंचल विश्वास ऐसे ही चिश्वास-चांचल्य का मन को प्राप्त होता है, जो विभिन्न कारण अज्ञातरूपसे कार्य करने वाली चाहों के भार से मक्त रहता है। तुष्णाएं है। अतएव सचा विश्वास जमशः विकसित होता है। जिस अनुपात में अपनी चेतना को विभिन्न चाहों से मुक्त करने में शिष्य सफल होता है उसी अनुपात में उसके विश्वास की वृद्धि होती है।

यह बात सावधानीपूर्वक समझ छेनी चाहिए कि श्रद्धा निरे बौद्धिक विश्वास या 'राय' से मिन्न है। जब मनुष्य की बौद्धिक विश्वास तथा मत । प्रकार की श्रद्धा रखता है । किंतु इस प्रकार की राय में वह आध्यास्मिक क्षमता नहीं रहती जो गुरु

साधक के विशिष्ट सद्गुण

के प्रति सजीव श्रद्धा में होती है | मनुष्य के बौद्धिक विश्वास तथा मत अधिकतर मानवीय अंतःकरण के अस्वंत बाह्य स्तर होते है; उन का अंतःकरण भी गंभीर-तर शक्तियों से कोई मौठिक संबंध नही रखता । वे मन के एक भाग में रहते है; और वे व्यक्तित्व के उस अंतर में मौठिक परिवर्तन उत्पन्न नहीं करते, जो जीवन के प्रति रूख निर्दिष्ट करता है । मनुष्य ऐसे विश्तास वैसे ही रखते है जैसे वे कपड़े पहनते है । आवश्यकता के समय, वे ताक्ताटिक उद्देश्यों की सिद्धि के टिए कपड़े बदल देते हैं । ऐसे उदाहरणों में विश्वास अज्ञात रूप से अन्य उद्देश्यों के द्वारा निर्दिष्ट होते है । उद्देश्य ज्ञानतः विश्वासों के द्वारा निर्दिष्ट नहीं होते ।

इसके विपरीत, सजीव श्रद्धा का अंतःकरण की समस्त गंमीरतर शक्तियों तथा उद्देश्यों के साथ अत्यंन गहरा एवं

मौलिक संबंध रहता है। सजीव श्रद्धा <sup>1-</sup> अंतःकरण की उपरी सतह परही नहीं क तैरनी रहती है और न वह चेतना के बाह्य भागपर विश्वासों के समान लटकती

संजीव श्रद्धा रचना-रमवः एवं प्रेरणात्मक राक्ति होती है ।

रहती है | इसके विरुद्ध सजीव श्रद्धा ऐसी प्रवल शक्ति होती है जो समूचे अंतःकरण का पुर्नार्नर्माण करती है | वह रचनात्पक तथा संचालक शक्ति से संपन्न होती है | ऐसा कोई विचार नहीं, जो उसके द्वारा सजीवित न होता हो; ऐसा कोई भाव नहीं, जो उसके द्वारा उदीप्त

श्रीमेहेरबाबा की अखंड ज्योति

होता हो; ऐसा कोई उद्देश्य नही, जो उसके द्वारा पुन-निर्मित न होता हो । गुरु के प्रति ऐसी सर्जाव श्रद्धा शिष्य में परम पोत्साहन तथा अटल आत्ममिश्चास उत्पन्न करती है । गुरु-श्रद्धा गुरु के संबंध में किसी कोरी राय के द्वारा, अपने आपको अभिव्यक्त नही करती है; किंतु वह गुरु पर पुर्णतः निर्भर रहने की मावना के द्वारा, अपने आपको अभिव्यक्त करती है । गुरु के प्रति सजीव श्रध्दा रखना शिष्य के द्वारा गुरु को प्रमाणपत्र या प्रशंसापत्र देने के तुल्य नहीं है । वह है गुरु में सजीव श्रद्धा रखना, गुरु में सक्रिय निष्ठा रखना, गुरु निष्ठा का अर्थ है, बिना तर्क-वितर्क के या विना शंका-संदेह के गुरुपर निर्भर रहना, तथा गुरु से सहायता प्राप्त करने की अपेक्षा करना तथा आत्मसमर्पण तथा अनन्य भक्ति की मावना से गुरु की शरण में अपने आपको छोड़ देना ।

ऐसी सक्रिय एवं सजीव गुरु-श्रद्धा किसी गंभीर अनुभव के परिणाम स्वरूप उत्पन्न होती है जो गुरु के द्वारा अधिकारी हाम्थ्य को प्रदान किया जाता है। बिना सजीव श्रद्धा अनुभव शोच विचार के परिणाम स्वरूए जो पर आश्रित रहती है। विश्वास उत्पन्न होता है, या बाह्य विचार के परिणाम स्वरूप जो विश्वास उत्पन्न होता है, उनमें तथा गुरु के प्रति उत्पन्न होने वाली श्रद्धा में मौछिक मेद है। कोरे बौद्धिक विश्वासों का बहुत

साधक के विशिष्ट सद्गुण

कम आध्यास्मिक महत्व है। अतएव गुरु को इस बात से मतरुव नहीं रहतां कि उसका शिष्य उसपर विश्वास करता है या किसी अन्य पर विश्वास करता है और इस बातकी भी पर्वा नहीं करता कि उसका शिष्य उसपर विश्वास करता है या नहीं, करता। यदि किन्हीं किन्हीं शिष्यों को गुरु के अनुग्रह का पात्र बनने का सौभाग्य प्राप्त होता है और गुरु उन्दें अपनी अनुकंपा प्रदान करके उनमें अपने प्रति सजीव श्रद्धा (जो कोरे विश्वास से मिन्न होती है) उत्पन्न करता है तां वह ऐसा इसलिए करता है कि वह उन शिष्यों में उसके अनुग्रह का फल उत्पन्न होगा।

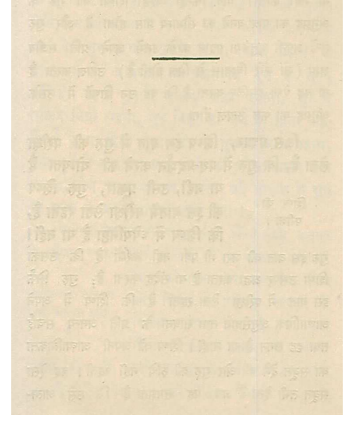
जिस प्रकार, शिष्य इस बात में गुरु की परीक्षा लेता है, कि गुरु में पथ-प्रदर्शन करने की योग्यता है या नहीं, उसी प्रकार, गुरु शिष्य शिष्य की की इस बातमें परीक्षा लेता रहता है,

परीक्षा। पि देरा पारिम परीक्षा लगा रहेगा है पुरु इस बात की जरा भी पर्वा नहीं करता है कि उसका शिष्य उसपर श्रद्धा करता है या संदेह करता है; गुरु सिर्फ इस बात में परीक्षा टेता रहता है कि शिष्य में अपने

आध्यात्मिक अनुसंधान तथा साधना के प्रति अनन्य सचाई तथा दढ छगन है या नाहीं। शिष्य को अपनी आध्यात्मिकता का सबूत देने की ओर गुरु की रुचि नहीं रहती। वह ऐसा सबूत तभी देता है जब यह समझता है कि उसे आत्म-

श्रीमेहरबाबा की अखंड ज्योति

समर्पण करने वाले शिष्य के आध्यासिक लाभ के लिए ऐसा सबूत देना अत्यंत उपयोगी तथा अनिवार्य रूपसे आवश्यक सिद्ध होगा।



#### \$58

## माया-भाग-१-मिथ्या मूल्य

प्रत्येक व्यक्ति सत्य को जानना तथा अनुभव करना चाहता है किंतु संय अपने वास्तविक स्वरूप में तबतक जाना तथा अनुभव नहीं किया जा सकता, माया के मिथ्यात्व को जबतक अज्ञान के वास्तविक स्वरूप को समझने का महत्व। जान। तथा अनुभव न किया जाय। . सत्यका वास्तविक स्वरूप तभी जाना और अनुभव किया जा सकता है, जब असत्य का वास्तविक स्वरूप जाना और अनुभव किया जाय। इसी लिए माया अर्थात् अज्ञान के तत्व को समझने की आवश्यकता तथा महत्ता उत्पन्न होती है। लोग माया के संबंध में पढते तथा सुनते बहुत है; किंतु माया वास्तव में क्या है यह समझने वालों की संख्या बहुत थोडी है। माया का केवल मात्र बाह्य ज्ञान पर्याप्त नहीं है। यह आवश्यक है, कि माया जैसी है वैसी ही वह समझी जाय, अर्थात् उसके वास्तविक स्वरूप का ज्ञान प्राप्त किया जाय। माया अर्थात अज्ञान के तत्व को समझना संसार के आधे सत्य को जानना है। जीवात्मा को आत्मज्ञान तभी प्राप्त हो सकता है, जब उसके सब प्रकार के अज्ञान नष्ट हो जाय | अतः जो असत्य है उसे जानना, उसे असत्य है- ऐसा

श्रीमेहेरवाबा की अखंड ज्योति

जानना, तथा असत्य को असत्य है ऐसा जानकर असत्य से मुक्त होना-मनुष्य के लिए आनिवार्यत: आवश्यक है।

मिथ्यात्व का मौळिक स्वमाव क्या है ? यदि सत्य सत्य केही रूपमें जान लिया गया तथा असत्य असत्य के रूपमें जान लिया गया, तो फिर मिथ्यात्व नहीं स्व जाता किंतु एक प्रकार का ज्ञान ही प्राप्त हो जाता है। भिथ्यात्व का अर्थ है, सत्य को असत्य समझना, या असत्य को सत्य समझना-अर्थात् किसी वस्तु को वह वास्तव में जो है, उससे भिन्न समझना। अतः मिथ्यात्व वस्तुओं के स्तभाव को समझने में भूल करना है।

स्थूल दृष्टि कोणसे दे। प्रकार के ज्ञान हैं (१) अस्तित्व को तथ्यों के संबंध में पूर्णतः बौद्धिक ज्ञान (Judgments of ज्ञान के दो प्रकार। का ज्ञान (Judgments of Valuation)

जिसका अर्थ है वस्तुओं का महत्व समझना या उनका मूल्य आँकना। वस्तुओं के मूल्यों से किसी न किसी प्रकार संबंध रहने के ही कारण पूर्णतः बौद्धिक निर्णयों या विश्वासेंग का महत्व है | यदि मूल्यों से उनका कोई संबंध न रहे तो उनका स्वयमेव अत्यंत स्वल्प महत्व होगा | जैसे, किसी वृक्ष के पत्तों की यथार्थ संख्या को गिनने में कोई भी मनुष्य कोई विशेष रुचि नही रखता, यद्यपि पूर्णतः सैद्धांतिक दृष्टिकोण से

माया-भाग-१-मिथ्या मुल्य

वृक्ष के पत्तों की संख्या का ज्ञान भी एक प्रकार का ज्ञान है। किंतु ऐसा ज्ञान महत्व-पूर्ण नहीं समझा जाता, क्योंकि अन्य मूल्यों से इस ज्ञान का कोई मौठिक संबंध नहीं है। बौद्धिक ज्ञान तभी महत्वपूर्ण बन जाता है, जब उसकी सहायता से मनुष्य किन्हीं मूल्यों की अनुभूति करने में समर्थ होता है। जब बौद्धिक ज्ञान की सहायतासे . उन साधनों को मनुष्य वशीभूत करनेमें समर्थ होता है, जिन के द्वारा, वह मूल्यों की अनुभूति कर सकता है, तभी बौद्धिक ज्ञान का महत्व है। कहने का तात्पर्य यह है, कि बौद्धिक ज्ञान तभी महत्व-पूर्ण है, जब उसके द्वारा सारभूत मूल्यों के प्राप्ति में सहायता मिलती है, या जब स्वीक्ठत सारों या मूल्यों को वह संशोधित तथा प्रभावित करता है।

जैसे ज्ञान के दो प्रकार हैं वैसे ही मिथ्याख के दो प्रकार है, (१) उन वस्तुओं को सत्य समझने की भूळ करना जो सत्य नहीं है, तथा (२) मूल्य आँकने वस्तुओं का मूख्य आँकने में या उनके सारासर का निर्णय प्रकार से भूळें की जाती है; (अ) महत्व-करने में तीन शून्य को महत्व-पूर्ण समझने की भूछ, प्रकार की भूठें। या (व) महत्व-पूर्ण को महत्व-शून्य समझने की भूछ, या (स) किसी वस्तुको वह महत्व देने की भूछ जो उसके असळी महत्व से भिन्न है। ये सभी मिथ्यात्व म रा की सृष्टियां हैं।

#### श्रीमेहेरवावा की अखंड ज्योति

यद्यपि आध्यात्मिक दृष्टि कोण से सभी प्रकार के मिथ्यात्व माया के मीतर साम्मिलित हैं तथापि कुछ मिथ्यात्व ऐसे हैं जो मुख्य हैं तथा कुछ मिथ्याख मुल्य आँकने में गलती ऐसे हैं जो गौण हैं। यदि कोई मनुष्य करने के दुष्परिणाम। एक सिंहासन को जितना बडा वह है उससे थोडा आधिक बडा समझता है तो उसका ऐसा समझना मिथ्यात्व है यद्यपि यह मिथ्यात्व गौण है और इसका कोई विशेष परिणाम नहीं होता । इसके विपरीत, यदि कोई मनुष्य सिंहासन को अपने जीवन का सर्वेस्व समझता है तो यह भी मिथ्यात्व होगा किंतू यह एक ऐसा मिथ्यात्व है जिसका उसके जीवन-क्रम पर मौळिक प्रभाव तथा परिणाम उत्पन्न होता है। सारांश, यह कि कुछ दृश्यात्मक तथ्यों से संबंध रखने वाले पूर्णतः बौद्धिक निर्णयों की भूलों की अपेक्षा वस्तुओं के मूल्य आँकने या वस्तुओं के सारासार का निर्णय करने में की जानेवाली भूलों के अधिक दुष्परि णाम होते हैं। ऐसी भूलों में जीवन को मार्भ-भ्रष्ट करने, विकृत करने तथा सी.मित करने की अत्यंत अधिक शक्ति होती है।

मूल्य-निरूपण को भूलें मानसिक इच्छाओं या चाहों के प्रभाव के कारण होती हैं। यथार्थ मूल्य वे मूल्य हैं जो स्वयमेव वस्तुओं में हो। यथार्थ मूल्य अंतरस्थ होते हैं। यथार्थ मूल्य अंतरस्थ होते हैं अतः वे अनन्त तथा नित्य होते

माया-भाग-१-मिथ्या मूल्य

हैं और उनका मूल्य समय-समय पर तथा मनुष्यों-मनुष्यों के पास वदलते नहीं रहता। किंतु मिथ्या मूल्य इच्छाओं या चाहों से. उत्पन्न होते हैं; वे

मानसिक चाहों के प्रभाव के कारण मिथ्या तत्वों की उत्पत्ति।

मानसिक तत्वोंपर अवलंबित रहते हैं। जब कि वे मानसिक तत्वों पर अवलंबित रहते हैं, अतः वे सापेक्ष तथा आनित्य होते

हैं और वे समय-समयपर तथा मनुष्यों-मनुक्यों के पास बदलते रहते हैं।

वह मनुष्य, जो सहारा में है तथा अत्यंत प्यासा है, सोचता है कि पानी से बढकर मूल्यवान् वस्तु कुछ भी नहीं है तथा वह मनुष्य, जिसके हाथ में खूब उदाहरण। पानी है तथा जो बहुत प्यासा नहीं हैं, पानी को वही महत्व नहीं देता। इसी प्रकार मूखा मनुष्य मोजन को अत्यंत महत्व-पूर्ण समझता है। किंतु वह मनुष्य, जिसने पेटभर मोजन कर लिया है, मोजन के बार में तबतक सोचता भी नहीं है जबतक उसे भूख न लगे। यही बात उन वासनाओं तथा लाल्साओं पर भी लागू होती है जो अपने पूरक विषयों को काल्यनिक तथा सापेक्ष मूल्य प्रदानः करते हैं।

वासनाओं एवं लालसाओं की तीव्रता या शिथिलता के अनुसार इंद्रिय-पदार्थों का मूल्य अधिक या कम होता है। यदि इन वासनाओं तथा लालसाओं की तीव्रता या आवश्यकता

श्रीमेहेरवावा को अखंड ज्योति

में वृद्धि हो जाती है तो इनसे संबंध रखने वाळे पदार्थों के मूल्य में भी वृद्धि हो जाती है। यदि उनकी तीव्रता या आवश्यकता कम पड जाती है तो पदार्थों मिथ्या मूल्य अन्याश्रित तथा सापेक्ष होते है। अर, यदि वासनाएं तथा लालसाएं कभी सुप्त होती हैं, फिर कभी उग्र होती है,

तो जब वासनाएं तथा लालसाएं सुप्त रहती है तब पदार्थों में संभव (Possible) मूल्य रहता हैं और जब ये जाग्रत होती हैं तब पदार्थों में प्रत्यक्ष मासमान (actual) मूल्य हो जाता है। किंतु ये सब मूल्य मिथ्या मूल्य हैं, क्योंकि ये मूल्य स्वयमेव पदार्थों के मूल्य नहीं है; क्योंकि जब सच्चे ज्ञान के प्रकाश में, समस्त वासनाएं तथा लालसाएं पूर्णतः छुप्त हो जाती हैं तो इन वासनाओं और लालसाओं की क्रिया के कारण जिन बस्तुओं को जो महत्व दिया गया रहता है वे वस्तुएं उन उघार मूल्यें। से सर्वथा वचित हो जाती हैं और वे रिक्त तथा महत्व-शून्य दिखाई देती हैं।

वह अप्रचलित सिका, जिसका वाजार में कोई म्र्ल्य नहीं है, मिथ्या समझा जाता है, यद्यपि उसका एक प्रकार का अस्तित्व है, उसीप्रकार, वासनाओं तथा लालसाओं के विषय, जिनकी तु-छता एवं रिक्तता (Emptiness) ज्ञात हो जाती है, मिथ्या समझे जाते हैं, यद्यपि उनका किसी न किसी प्रकार का अस्तित्व

#### माया-भाग-१-मिथ्या मूल्य

समझना ।

रहता है । ये विषय एक अर्थ में जहां के तहां रहते है; और उनका व्यस्तित्व देखा तथा जाना भी जा सकता है: किंतु वे पहले की वही वस्तुएं नहीं रह ्रंद्रिय परार्थों की जाते; उनका वही मूल्य नहीं रह रिक्तता एवं जाता; वे रिक्त हो जाने हैं। ये विषय-सारशून्यता । वासनाओं तथा ठाठसाओं से विकृत कल्पना को तृप्ति का मिथ्या आश्वासन देते हैं; किंतु स्थिर

जब किसी का प्रिय व्यक्ति मर जाता है, तो उसे शोक तथा सुनेपन का अनुभव होता है । किंतु जिसे हमेशा देखते

तथा शांत ज्ञान, आत्मा से पृथक् इनका महत्व नहीं देखता ।

रहो, उसके खो जाने की इस भावना जो महत्व-शून्य है का कारण है, आत्मा से पृथक् रूप पर उसे महत्व-पूर्ण आसक्त हो जाना । मृत्यु से रूप अंत-हिंत हो जाता है, आत्मा नहीं। आत्मा

अपने वास्तविक खरूप में मरता नहीं, और न वह कहीं दूर चला जाता, क्योंकि वह सर्वत्र है। किंतु देहासकि के कारण, रूप महत्व-पूर्ण समझ लिया गया था, तमाम लालसाएं, इच्छाएं, भावनाएं तथा विचार, रूप पर केंद्रित कर लिए गये थे और जब मृत्यु के द्वारा रूप अंतर्हित हो जाता है, तो एक ज्ञान्यता का अनुभव होता है जो मृत व्यक्ति के खो जाने के भाव से उत्पन्न होता हैं। यदि आत्मा से पृथक् स्वय-मेव रूप को मिथ्या महत्व नहीं दिया गया होता, तो

श्रीमेहेरबाबा की अखंड ज्योति

मृत व्यक्ति के खो जाने से शोक का अनुभव नहीं होता । सूनेपन का माव, प्रिय व्यक्ति की सुखद स्मृति, उसके समीप रहने की लालसा, उसके वियोग-जन्य आँस तथा मृत्यु से उत्पन्न निश्वास—ये सत्र मिथ्या मूल्य-निरूपण (false valuation) के कारण हैं; ये सत्र माया की किया हैं । जब महत्व-रहित वस्तु महत्व-पूर्ण समझ ली जाती है, तब हमें माया-किया की एक मुख्य आमिव्यक्ति मालूम हो जाती है । आध्यात्मिक दृष्टि से, यह एक प्रकार का अज्ञान है ।

इसके विपरीत, माया की किया के कारण एक महत्त्व-पूर्ण वस्तु महत्व-शून्य दिखाई देती है । आध्यात्मिक दृष्टिकोण से एकमात्र महत्व-पूर्ण तस्त त्वार है

जो महत्व-पूर्ण है उसे महत्व-रहित समझना । से एकमात्र महत्व-पूर्ण वस्तु ईश्वर है। किंतु ईश्वर ही के लिए ईश्वर में रुचि रखने वाले मनुष्य बहुत थोड़े है। यदि संसारी मनुष्य ईश्वर की ओर आँखे

पेरारे भी है तो वे अधिकांशतः अपने स्वार्थ-युक्त तथा भौतिक उद्देश्य के ही कारण | वे चाहते है कि ईश्वर उनकी इच्छाओं को पूर्ण कर दे तथा किसी शत्रु के प्रति उनका प्रतिशोध पूर्ण कर दे | वे अपने काल्पनिक ईश्वर से यही सब चाहते हैं | वे वास्तव में सत्य-रूपी ईश्वर की खोज नहीं करते | वे प्रत्येक वस्तु की लालसा करते है; सिर्फ ईश्वर के सिवा, जिसे वे महत्व-ज्ञून्य समझते

माया-भाग-१-मिथ्या मूल्य

933

हैं। यह भी माया के कारण उत्पन्न अज्ञानांधता है। वे अन्य तमाम वस्तुओं में सुख खोजते हैं। वे ईश्वर में आनन्द नहीं खोजते, जो नित्य तथा अक्षय आनन्द का उदुगम-स्थान है।

माया की किया के कारण मन किसी वस्त को वह महत्व देता है, जो उसके वास्तविक महत्व से भिन्न होता है। यह तब होता है, जब किसी वस्तु को गलत बाह्य विधि-नियमों, लौकिक आचारों महत्व देना। तथा अन्य धार्मिक साधनों को स्वयमेव साध्य मान लिया जाता है। साधनों के रूपसे या जीवन के उपकरणों या उत्पादानों के रूप में उनके महत्व हैं किंतु ज्योंही साध्य से अलग, स्वयमेव वे महत्व धारण कर लेते हैं त्योंही उन्हें वह महत्व दिया जाता है जो महत्व उनका नहीं है। उनके द्वारा व्यक्त होने वाले सत्यों, तत्वों, तथ्या या साध्यों की और दुर्लक्ष्य कर के या उन्हें कोई महत्व दिये विना यदि ये बाह्य साधन स्वयमेव महत्व-पूर्ण समझे जाते हैं तो वे जीवन को आमिव्यक्त करने के उद्देश्य की सिद्धि करने के स्थानमें जीवन को बांधते है। जब महत्व-पूर्ण पर महत्व-शून्य • का प्रभुत्व हो जाता है, अर्थात् जब प्रधान पर गौण का आधिपत्य हो जात। है, तो हमें मूल्य-निरूपण-संबंधी अज्ञान का तीसरा मुख्य रूप मिलता है। यह भी माया की किया है।

### माया-भाग २; (मिथ्या विदवास)

मूल्य निरूपण संबंधी मिथ्या भ्रम आत्मा के आध्यामिक बंधन के मुख्य पाश हैं। किंतु आत्मा को बाँधने में कुछ मिथ्या मूल्य तथा मिथ्या विश्वास माया के फंदे हैं। विश्वास भी उत्पन्न करते हैं, तथा स्वयं मिथ्या विश्वास भी उन मिथ्या मूल्यों से शक्ति

प्राप्त करते हैं, जिनके अम में आत्मा फंस जाता हैं। जिस प्रकार माया मिध्या मूल्यों की सृष्टि करती है, उसी प्रकार वह मिथ्या विश्वासों की मी सृष्टि करती है। तथा आत्मा को अज्ञान में फॅसाने के लिए माया जिन फंदों का उपयोग करती है, उन में मिथ्या विश्वास तथा मिथ्या सूल्य मुख्य है।

मानवीय बुध्दि ज्ञान का घर है; किंतु माया बुध्दि को भी अपने अधिकार में रखती है, और इस प्रकार वह अजेय बन जाती

बुद्धि मायाके हाथों में रहने वाली गुडिया है।

है। जब बुध्दि माया के वशीभूत हो कर कार्य करती है। तो वह मिथ्या विश्वास तथा अमों को उत्पन्न तथा धारण करती है। वह

झूठे विश्वासों को ठीक सिद्ध करने तथा उन्हे निरंतर पोषित करने का प्रयत्न करती है, जिससे सत्य का ज्ञान अवरुद्ध हो जाता है। बुद्धि जब इस प्रकार माया के अधीन हो जाती है, तब माया-भाग-२-मिथ्या विश्वास

माया को जीतना या उसका अतिक्रमण करना कठिन हो जाता है। जो चुद्धि वंधनरहित हो कर स्वतंत्रता पूर्वक कार्थ करती है, वह सत्य का मार्ग तैयार करती है, किंतु जो चुद्धि माया के पाश में वद्ध हो जाती है, वह सच्चे ज्ञान की प्राप्ति में बाधाएं उत्पन्न करती है।

माया के द्वारा उत्पन्न मिथ्या विश्वास इतने बद्ध भूल तथा इढ होते हैं, कि वे स्वयंसिद्ध सत्य की माँति प्रतीत होते हैं, वे वास्तविक सत्यों के वेष में प्रकट मिथ्या विश्वास स्वयं-सिद्ध-से प्रतीत होते हैं। होते हैं। उदाहरणार्थ, मनुष्य विश्वास करता है,

कि वह अपना मौतिक शरीर है। सामान्यतः उसे यह ज्ञात नहीं होता कि वह अपने शरीर से भिन्न कुछ और है। वह स्वभावतः विना किसी प्रमाण के अपने आप को अपना स्थूल शरीर समझ लेता है। वह इस विश्वास को इसी लिए और भी दढतापूर्वक धारण करता है क्योंकि उसका यह विश्वास विवेक सम्मत प्रमाण से स्वतंत्र रहता हैं।

मनुष्य का जीवन स्थूल शरीर तथा उसकी इच्छाओं के चारों और केन्द्रित हो गया रहता है। वह स्थूल शरीर है-इस विश्वास को त्यागने का अर्थ है, स्थूल शरीर संबंधी समस्त इच्छाओं को त्यागना तथा इन इच्छाओं से उत्पन्न मिथ्या मूल्यें। को त्यागना। स्थूल शरीर हाने का मिथ्या विश्वास उसकी

श्रीमेहेरबाबा की अखंड ज्योति

शारीरिक इच्छाओं एवं आसक्तियों की पूर्ति में सहायक सिद्ध होता है, किंतु शरीर से मिन्न कोई ख्रम्य वस्तु होने का विश्वास उसकी स्वीकृत इच्छात्रों तथा आसक्तियों स्थूल शरीर से तादात्म्य। विश्वास कि वह अपना स्थूल शरीर

है, स्वामाविक बन जाता है, यह किशास करना उसके लिए सरल होता है तथा इस विश्वास को ल्यागना उसे महान कठिन माऌम होता है । इसके विपरित, यह विश्वास, कि वह शरीर से मिन्न कोई वस्तु है, विश्वसनीय प्रमाण चाहता है । यह विश्वास करना उसके लिए कठिन होता है तथा इस विश्वास का प्रतिवाद करना उसके लिए सरल होता है तथा इस विश्वास का प्रतिवाद करना उसके लिए सरल होता है । किंतु यह होने पर भी, जब मन प्रत्येक शारीरिक इच्छाओं तथा आस-क्तियों की दरस्यता से मुक्त हो जाता है, तो उसका यह विश्वास, कि वह अपना स्थूल शरीर है, मिथ्या सिध्द हो जाता है, तथा यह विश्वास, कि वह शरीर से मिन्न कोई वस्तु है, तस्य प्रमाणित होता है ।

यरि मनुष्य इस मिथ्य। विश्वास को त्यागने में सफल भी हो जाता है कि वह स्थूल शरीर है, तोभी वह इस मिथ्या विश्वास के वशीभूत हो जाता है कि वह सुक्ष्म शरीर से तादात्म्य। अपना सूक्ष्म शरीर है। उसका जीवन सूक्ष्म शरीर तथा उसकी इच्छाओं के चारों ओर

कोन्द्रित रहता है । वह अपना सूक्ष्म शरीर है, इस विश्वास को स्यागने का उसके लिए अर्थ होता है, सूक्ष्म शरीर से संबंध रखने वाली

माया-भाग- २-मिथ्या विश्वास

सारी इच्छाओं को त्यागना, तथा इन इच्छाओं के द्वारा उत्पन्न मिथ्या मूल्यों को त्यागना। अत: उसके छिए वह विश्वास, कि वह अपना सूक्ष्म शरीर है, स्वमाभिक बन जाता है | तथा यह विश्वास, कि वह अपने सूक्ष्म शरीर से मिन्न कोई अन्य वस्तु है, विश्वसनीय प्रमाण चाहता है | किंतु, जब मन सूक्ष्म शरीर से संबध रखने वाली सारी इच्छाओं एवं आसक्तियों से मुक्त कर छिया जाता है, तो मनुष्य इस मिथ्या विश्वास का परित्याग कर देता है, कि वह अपना सूक्ष्म शरीर है, उसी प्रकार, जिस प्रकार वह अपना यह विश्वास त्याग देता है, कि वह अपना स्थूल शरीर है ।

किंतु मिथ्या विश्वासों का यहीं अंत नहीं हो जाता। यदि मनुष्य इस विश्वास को भी त्याग देता है कि वह अपना मानसिक दारीर से तादारम्य। मानसिक दारीर है, तो भी उसे अब यद आमक विश्वास करने में आनन्द आता है, कि वह अपन। अहंकार-वित्त अर्थात मानसिक दारीर है। मनुष्य मिथ्या विश्वासों को पोषित इसलिए करता है कि ऐसा करने में उसे आनन्द आता है। जीवात्मा के लंबे जीवन के आदि से ही वह अपने पृथक् अस्तित्व के मिथ्या अम से शौक के साथ चिपका रहा है। उसके समस्त विचारों और भावों और कार्यों से निरंतर उसके केवल एक ही विश्वास का गृहति मानना तथा पोषण किया है अर्थात् पृथक ''मैं'' के

श्रीमेहेरवाबा की अखंड ज्योति

अस्तित्व का । इस मिथ्यां विश्वास का परित्याग करना कि वह अहंकार चित्त या मानसिक शरीर है उसके लिए अपना सर्वस्व अर्थात् अपनी समूची पृथक् सत्ता को त्यागना है ।

इस मिथ्या विश्वास को त्यागने के छिए कि 'वह अपना स्थूल शरीर या सूक्ष्म शरीर है' उसे नाना इच्छाओं तथा आंतिम मिथ्या विश्वास का परिखाग । अहत प्राचीन समय से पास में रहनेवाली

वस्तुओं को त्यागने के समान है । किंतु इस मिथ्मा विश्वास को त्यागने में कि 'वह अपना अहंकार चित्त है' उसे अपने पृथक् अस्तित्व के मूळ आधार को ही त्यागना पडता है । वह अपने को आज तक जो समझता आया है उसे ही त्यागने की उसे आवश्यकता पडती है । अतः मिथ्या विश्वास के इस अंतिम अवशेष को त्यागना अत्यंत कठिन होता है । किंतु पहले असंदिग्ध सत्य से प्रतीत होनेवाले उसके पूर्ववर्ती मिथ्या विश्वास जैसे वास्तव में सत्य थे उसी प्रकार यह अंतिम विश्वास मी असत्य होता है । पूर्ववर्ती मिथ्या विश्वासों से यह विश्वास भी असत्य होता है । पूर्ववर्ती मिथ्या विश्वासों से यह विश्वास अमि निश्या नहीं होता । जैसे पूर्ववर्ती मिथ्या विश्वास अनित्य थे वैसे ही यह अंतिम मिथ्या विश्वास अनित्य होता है । जब आत्मा पृथक् अस्तित्व की वृष्णा त्याग देता है तब इस अंतिम मिथ्या विश्वास का भी अंत हो ज्ञाता है ।

माया-भाग-२.मिथ्या विश्वास

जब आत्मा अपने स्थूल सूक्ष्म एवं मानसिक इागेरों से अपने को पृथक समझता है तब वह अपने को अनन्त जानता है। किंतु आत्मा के नाते वह कुछ भी आत्मा विचार तथा नहीं करता, आत्मा केवळ आस्तित्व मात्र कार्य से परे है। है। जब आत्मा पर मन का योग होता है तो वह सोचता हुआ प्रतीत होता है, जव आत्मा पर मन के साथ सूक्ष्म शरीर का योग होता है तो वह इच्छा करता हुआ जान पडता है, और जब आत्मा पर मानसिक शरीर तथा सुक्ष्म शरीर के साथ स्थुल शरीर का योग होता है, तो आत्मा कर्म-निरत के सदृश माछम पडता है | यह विश्वास कि आत्मा कुछ करता है मिथ्या विश्वास है। जैसे मनुष्य विश्वास करता है, कि वह कुर्सी पर बैठा है। परन्तु यह विश्वास आत्मा के स्थूळ शरीर से तादारम्य के कारण पैदा होता है। इसी प्रकार मनुष्य यह विश्वास करता है कि वह सोच रहा है, किंतु यथार्थ में मन सोच रहा है। यह विश्वास कि आत्मा सोच रहा है आत्मा के मन के युक्त हो जाने के कारण उत्पन्न होता है। वस्तुतः सोचने का कार्य मन करता है तथा बैठने का कार्य शरीर करता है। आत्मा न तो सोचता है और न कोई शारीरिक कार्यों को करता है।

हाँ, यह बात सच है कि स्वयं मन हा नहीं सोचता है या स्वयं शरीर ही शारीस्कि कार्य नहीं वरता है; क्योंकि स्वयं मन का या स्वयं शरीर का पृथक अस्तित्व ही नहीं है।

## श्रीमेहेरवावा की अखंड ज्योति

उनका अस्तित्व आत्मा के भ्रमों की माँति है श्रीर जब आत्मा अज्ञान पूर्वक अभने आप को उनसे युक्त यह विश्वास कि आत्मा कार्यों का कर्ता है, मिध्या है। सन तथा शरीर से युक्त होने पर सीमित '' मैं '' बनता तथा कार्यों का '' कर्ता '' बनता है। किंतु झात्मा अपने वास्तविक स्वरूप में न तो विचारों के लिए उत्तरदायी है और न कार्यों क ही लिए। यह भ्रम कि आत्मा मन है या आत्मा शरीर है तथा यह भ्रम कि आत्मा विचार या कार्यों का कर्ता है, माया या अज्ञान के तत्त्व के द्वारा उत्पन्न होता है।

इसी प्रकार यह विश्वास कि, आत्मा जीवन के सुखों और दुःखों का अनुभव करता हैं या द्वन्द्रों को भोगता है, मिध्या यह विश्वास कि आत्मा द्वन्द्वों का मोक्ता है, मिध्या है। किंतु आत्मा अपने को उन से परे नहीं जानता | तथा अपने को उन से परे नहीं जानता | तथा अपने को मन से तथा रारीर से युक्त कर लेने के कारण वह द्वन्द्वों को अपने ऊपर ले लेता है | मन तथा रारीर से युक्त आत्मा सुखों एवं दुःखों को प्रहण करता है; अतः मनुष्य जिन सुखों तथा दुःखों का अनुभव करता है वे अज्ञान से उत्पन्न होते हैं | जब मनुष्य यह सोचता है कि वह संसार में सब से दुःखी मनुष्य है तो वह एक ऐसे भ्रम को आलिंगन करता है

माया-भाग-२-मिथ्या विश्वास

जो अज्ञान या माया के कारण उत्पन्न होता है। वह वस्तुतः दु:खी नही है किंतु वह अपने को दु:खी मानता है, क्योंकि वह मन तथा शरीरों से सम्मिश्रित हो जाता है। यह सच है कि आत्मा से पृथक् न तो अकेंछा मन ही या न अकेछा शरीर ही द्वन्द्वों का अनुमव कर सकता है। आत्मा मन तथा शरीर से युक्त हो कर द्वन्द्वों का मोक्ता बनता है, किंतु आत्मा अपने वास्तविक स्वरूप में द्वन्द्वों से परे है।

इस प्रकार मन तथा शरीरों की योग कार्यों का कती तथा सुखदुःखादि द्वन्द्वों का मोक्ता है । किंतु मन तथा शरीर, आस्म

आत्मा का मन तथा शरीर से तादात्म्य का खरूप ।

से पृथक् रहकर स्वतंत्र रूप से स्वयमेव कर्त्तृत्व तथा मोक्तृत्व के कार्यद्वय के लिए उत्तरदायी नहीं है । आत्मा का मन तथा शर्रार से तादात्म्य होने पर वे

कायों के कर्ता तथा द्वन्द्रों के भोक्ता बन जाते है। किंतु आत्मा का यह तादात्म्य अज्ञान-जन्य हैं, आत्मा अपने शुद्ध स्वरूप में नित्य, निर्गुण, निराकार तथा अनन्त है, वह अज्ञान या माया की क्रिया के कारण सगुण,साकार, सविकार तथा सान्त प्रतीत होता है।

## माया-भाग-३ (माया-जन्य अमों का अतिक्रमण)

माया-विमुग्य अज्ञान विमूढ़ मनुष्य जिन मिथ्या भ्रमों के पाश में बद्ध हो जाता है, वे असंख्य हैं: किंतु आरंभ से ही, मिथ्या भ्रमों में रिक्तता तथा अपर्याप्तता, थोथापन तथा खोखठा-पन का भाव विद्यमान रहता है। तथा शीघ्र या पश्चात उनका मिथ्यात्व ज्ञात हो जाता है। अब यह प्रश्न उठता है कि मिथ्या भ्रम के मिथ्यात्व को हमें कैसे जानें। मिथ्या भ्रम से छुटकारा तभी हो सकता है जब यह ज्ञात हो जाता है कि यह मिथ्या भ्रम है। मिथ्या के मिथ्यात्व का हमें कदापि ज्ञान नही होता यदि मिथ्या का मिथ्यात्व आरंभसे ही उसी मिथ्या में छिपा न रहता।

मिथ्यात्व को स्वीकार करना हमेशा पर्यकारूढ सलोखे (Bedridden Campromise) के मांति अस्थिर रहता है । अज्ञान कितना भी मय रहता है । अवस्था में आत्मा की यह चुनौती देती है, और आरंमिक अवस्था में आत्मा की यह चुनौती उस सल्य की शोध की सुरुआत है जो अन्ततोगत्वा समस्त श्रमों तथा अज्ञानों का माया-भाग-३-(माया-जन्य अमों का अतिकमण)

जछेद कर देती है । मिथ्याख को स्वीकार करने में सतत घृष्दि-शील अशांति, घोर संदेह तथा अस्पष्ट मय का अनुमव होता है । जैसे, जब मनुष्य अपने आपको तथा औरों को स्थूल शरीर समझता है, तो वह पूर्णतः इस विश्वास से तालैक्य अनुमव नहीं कर सकता । इस मिथ्या विश्वास को आलिंगन करने में उसे अपनी तथा औरों की मृत्यु का डर माल्टम होता है । यदि मनुष्य अपने सुखों के लिए रूपों के अपने अधिकार पर निर्भर रहता है तो वह अपने हृदय की गहराई में उसे यह अवश्य अनुमव होता है कि वह बाल्य की भीत बना रहा है और ऐसा करने से उसे निश्चय ही स्थायी सुख प्राप्त न होगा तथा जिस अवलंबन पर वह व्याकुल विकल होकर आश्रित हो रहा है वह उसे एक-न-एक दिन घोखा देगा । अतः वह अपने बाह्य अवलंबनों के संबंध में गंमीरता पूर्वक सशंक रहता है ।

मनुष्य उद्विग्नता पूर्वक अपनी अरक्षितता से परिचित रहता है। वह जानता है कि वह कहीं न कहीं कोई न कोई भूल कर रहा है तथा मिथ्या मिथ्यात्व अपने आपको धोखा देता हैं। मिथ्यात्व, धोखा देने वाला, तथा अविश्वा-सनीय है। वह सदैव उसका आलिंगन

किये नहीं रह सकता। वह जानता है कि वह अपने गले को विषेले साँप की माला से सुशोभित कर रहा है। वह जानता

श्रीमेहेरवावा की अखंड ज्योति

है, कि वह अस्थायीरूप से प्रसुप्त ज्वालामुखी पर्वत की चोटी पर बैठा है। मिथ्यात्व पर अंसतोष तथा अपूर्णता, अनिव्यता, तथा नश्वरता की स्पष्ट छाँप अंकित रहती है। मिथ्यात्व में किसी अन्य वस्तु की ओर संकेत रहता है। मनुष्य को ऐसा अनुभव होता है, कि मिथ्यात्व किसी ऐसी वस्तु को छिपा रहा है, जो मिथ्यात्व में दिखाई देने वाली बाहरी वस्तु की अपेक्षा, कहीं आधिक सत्य तथा कहीं अधिक महान है। मिथ्यात्व स्वयं अपने आपको धोखा देता है; और अग्रसर करता है।

मिथ्या विश्वास दो प्रकार के होते हैं-(१) अच्यवास्थित तथा शिथिल विचार से उत्पन्न होने वाला मिथ्या-विश्वास तथा (२) दूषित या विकृत विचार से उत्पन्न होने वाला मिथ्या-विश्वास से उत्पन्न होने वाला मिथ्या-विश्वास विकृत विचार से उत्पन्न होने वाले मिथ्या-भ्रम कम हानि-प्रद होते हैं । बुद्धि के उपयोग में कोई भूल हो जाने के कारण वे असत्य उत्पन्न होते हैं जो पूर्णतः बौद्धिक होते हैं; किंतु आध्यात्मिक दृष्टि से, वे ही भिथ्या-विश्वास मुख्य हैं, जो अंध तथा मत्त इच्छों की किया से विकृत हुई बुद्धि के द्वारा उत्पन्न होते हैं ।

इन दो प्रकारों के मिथ्या विश्वासों का अंतर शरीर व्यापार संबंधी ( Physiological ) सादृश्य से स्पष्टतः समझा जा

माया-भाग-३-(माया जन्य अमों का अतिकमण)

सकता है । शरीर के प्रधान अंगों के कुछ रोग इनके व्यापार से संबंध रखते हे (functional) तथा कुछ रोग इनके विधान से (structural) व्यापार संबंधी रोग तब उत्पन्न होते हैं जब अंग के व्यापार में अव्यवस्था आ जाती है । ऐसे रोगों में अंग के विधान में कोई विशेष विकार नहीं रहता; अंग केवछ अव्यवस्थित हो जाता है तथा उसकी क्रिया मंद पड जाती है । यह व्यापार संबंधी रोग अंग को व्यवस्थीत

> करने तथा उसकी किया की गति को उत्तेजित करने मात्र से आराम हो जाता है; तथा वह अंग सुचारु रूप से कार्य करने लगता है। किंतु अंग के

अंग विधान संबंधी तथा अंग व्यापार संबंधी रोगों का सादृइय ।

विधान संबंधी रोगों में अंग की रचना या उसके विधान में, किंग्गी विकार के बढ जाने से रोग उत्पन्न होता है। ऐसे रोग में अंग वा दोप अत्यंत गंभीर प्रकार का होता है। या तो बह बिगड गया रहता है, या तो किसी अन्य दूषित तत्व के उसके भीतर प्रविष्ट हो जाने के कारण, वह अयोग्य या विछत हो गया रहता है। जब गुर्दा (Kidney) मंद हो जाता है तो यह व्यापार संवंधी रोग है; किंतु जब गुर्दे में पर्थरी (मूत्रकुच्छत:) पड जाती है तो यह रोग विधान संवंधी रोग है। दोनों रोगों की चिकित्सा की जा सकती है; किंतु व्यापार संबंधी रोगें का ठीक करना विधान संबंधी रोगों को ठीक करने की अयेक्षा अधिक आसान होता है।

(ज्याविधि के श्रीमेहेरवावा की अलंड ज्यांति

वुद्धि के उपयोग में किसी अव्यवस्था के कारण जो मिथ्या विश्वास पैदा हो जाते है वे व्यापार संबंधी रोगों के बुद्धि को शुद्ध करने का महत्व। जाते है व विधान संबंधी रोगों के समान

है। जिस प्रकार व्यापार- संवंधी रोग, विधान-संबंधी रोगों की अपेक्षा अधिक अ सानी से दूर ाकये जा सकते हैं, उसी प्रकार, बौद्धिक भूल से उत्पन्न होने वाले मिथ्या अम, वौद्धिक विकार से उत्पन्न होने वाले मिथ्या भ्रमों की अपेक्षा, अधिक आसानी से दूर किये जा सकते हैं। गुर्दे के व्यापार - संबंधी रोगों का ठीक करने के जिए केवल गुर्द को अधिक बल और आनेग्य प्रदान करना आवश्यक रहता है; किंतु यदि गुर्दे मे पथरी आपरेशन (चीर-फाड) करने की आवश्यकता रहती है। इसी प्रकार, बुद्धि के उपयाग में कोई भूल हो जाने से यदि मिथ्या विश्वास पैदा होते है तो केवल इतना ही आवश्यक होता है कि बुद्धि का उपयोग अधिक सावधानी के साथ किया जाय: किंतु बुद्धि के विकार से यदि मिध्या विश्वासों का जन्म होता है तो बुद्धि की शुद्धि की आवश्यकता होती है, जिसके लिए बुद्धि को विकृत करनेवाली इच्छाओं और आसक्तियों को काटने की कप्ट-दायक किया आवश्यक होती है।

माया-भाग-३-(माया-जन्य भ्रमों का अतिक्रमण) १४७

विकृत विचार के मिथ्या भ्रम मूल्य-निरूपण कीं मौठिक भूलों से उत्पन्न होते है । अंतः करण की किया कुछ स्वीकृत मूल्यों को प्राप्त करने का जब उद्योग माया के दुर्ग। करती है तत्र ये मिथ्या विश्वास अंतः करण की इस क्रिया के पाइन-परिणाम के रूप में पैरा होते है | ये मिथ्या विश्वास स्त्रीकृत मूल्यों को विवेक सिद्ध तथा सही मान लिये जाने के कारण पैद! होते है | वे मनुष्य के मन पर इसालेये अधिकार कर लेते है कि वे स्वीकृत मूल्यों के आधार-स्तंभ के समान जॅचते है। यदि वे मानवीय मूल्यों तथा उन की प्राप्ति से कोई संबंध न रखें तो उन का कुछ भी महत्व न रहे तथा मनुष्य के मन पर उन का प्रभुत्व ही न रहे । जब इट-मूल इच्छाओं से मिथ्या विश्वास अपना आस्तित्व तथा बल प्राप्त करते है; तो वे मिथ्या खोज के द्वारा पोषित होते है। यदि मिथ्या विश्वासें। की मूल पूर्णतः वौद्धिक मूल है, तो उसे सुधारना सरल होता है। फितु मिथ्या खोज के द्वारा जो मिथ्या विश्वात पोषित होते है, वे मिथ्या विश्वास माया के दुर्ग है। बौद्धिक भूल को दूर करने की अपेक्षा माया के इन इड किलों को जीतना अत्यंत कठीन होता है । विरुद्ध बौद्धिक घोषणा से इन मिथ्या विश्वासों का बाल भी बांका नही होता। केवल बांद्विक विवेचना से साया के इन दुगों की जड पर कोई जबरदस्त कुठारा घात नही होता।

श्रीमेहेरवाबा की अखंड ज्योति

विचार को विकृत करने वाली इच्छाओं तथा आसक्तियों को काट फेंकना केवल बौद्धिक सिद्धान्तों के द्वारा संभव नहीं है। उसके लिए शुद्ध प्रयत्न अंतःकरण की शुद्धि से तथा शुद्ध कार्यों की अग्वरयकता होती विचार की स्वच्छता है । आराम-कुर्सा पर बैठ-बैठे प्राप्त होती है। बौद्धिक अनुमान के द्वारा आध्यात्मिक सत्यों का ध्यान नहीं किया जा सकता किंतु झुद्ध या उचित कायों को करने से ही आध्यात्मिक सत्य प्राप्त किये जा सकते है। मिथ्या विश्वासों के निवारण के लिए सच्चा कार्य प्रथम भूमिका है। आध्यात्मिक सत्यों का ज्ञान प्राप्त करने के लिए केवल कष्टकर तथा उम्र चिंतन आवस्यक नहीं है किंतु द्याध्व या स्पष्ट चिंतन आवश्यक है। तथा, त्रिचार की वास्तविक स्वच्छता शुद्ध चित्त एवं शांत चित्त का फल हुआ करती है। माया-द्वारा उत्पन्न मिथ्या भ्रम का जब तक अंतिम पद-चिन्द नहीं मिट जाता, तबतक ईश्वर सत्य के रूप में

नहीं जाना जा सकता | माया का जब मिथ्या अमों का अतिकमण करने के पश्चात् ईश्वर सत्य के रूप में ज्ञात होता है। दिश्वर ही एकमात्र सत्य है । केवळ ईश्वर ही सत्य है। वे सब वस्तुएं जो

ईश्वर नहीं है; वे समग्र वस्तुएं जो अनित्य तथा आदि-अंत-

माया-भाग-३-(माया-जन्य अमों का अतिकमण)

युक्त हैं; तथा वे समस्त वस्तुएं जो द्वैत के क्षेत्र में विद्यमान सी प्रतीत होती हैं, मिथ्या है। ईश्वर ही एक अनन्त सत्य है। ईश्वर के मीतर जो भाग-विभाग मान लिये गये है वे भ्रम के कारण मान लिये गये हैं। वस्तुतः उनका कोई अस्तित्व नहीं है।

माया कं कारण ईश्वर को भाज्य समझ लिया जाता है। नानात्य-युक्त तथा अनेकता मय संसार ईश्वर को भिन्न भिन्न भागों में त्रिभक्त नहीं करता। भिन्न भिन्न इंश्वर अविभाज्य । अहंकार-चित्त है, भिन्न मिन्न शरीर है, भिन्न भिन्न रूंप है, किंतु आत्मा केवल एक है। जब एक आत्मा विभिन्न अहंकार-चित्तों तथा शरीरों से युक्त मान लिया जाता है, तो विभिन्न जीवात्मा दिखाई देता है; किंतु इससे स्वयम् आत्मा में कोई अनेकता नही उत्पन्न हो जाती। आत्मा अविभाज्य है तथा सदैव अविभाज्य रहेगा। एक अविमाज्य आत्मा उन विभिन्न अहंकार चित्तों का मानो आधार है, जो विभिन्न प्रकार के विचार तथा कार्य करते है, तथा जो द्वन्द्वों का अनुभव करते है; किंतु एक अविमाज्य अत्मा समस्त विचारों और कार्यों तथा समस्त द्वन्द्वों स परे है. तथा सदैव परे रहता है।

भिन्न भिन्न प्रकार के मत या भिन्न भिन्न प्रकार के विचार एक अविमाज्य आत्मा के मीतर विभन्नता या अनेकता उत्पन्न नहीं कर सकती क्योंकि आत्मा के भीतर न कोई मत है और न

श्रीमेहेरवावा की अखंड ज्योति

किसी प्रकार के विचार है । अपने निष्कर्षों-समेत विचार-विमर्श की सारी किया आदि-अंत-युक्त अहंकार-चित्त के मीतर होती है । आत्मा नहीं सोचता; आत्मा के विचारों की विभिन्न-ताएं आत्माके मीतर मेद उत्पन्न नहीं करतीं है । सोचता चिंतन तथा चिंतन से प्राप्त होने वाला ज्ञान-दोनों, अहंकार-चित्त के अपूर्ण तथा अपर्याप्त ज्ञान के लिए ही संमव है । स्वयं आत्मा के भीतर न तो चिंतन है और न चिंतन से प्राप्त होनेवाला ज्ञान है ।

आत्मा स्वयं अनन्त विचार तथा अनन्त ज्ञान है; किंतु इस अनन्त विचार तथा अनन्त ज्ञान में न तो भात्मा अनन्त विचार तथा अनन्त ज्ञान है। भात्मा अनन्त ज्ञान है। विचारक, विचार, तथा विचार के परिणाम का भेद है, और न कर्ता तथा कर्म विषय का द्वे। है। आत्मा के आधार से केवल अहंकार चित्तही विचारक वन सकता है। आत्मा, जो अनन्त विचार तथा अनन्त ज्ञान है, न तो विचार करता है और न बुद्धि की कोई किया करता है। बुद्धि तथा उसका सीमित चिंतन सीमित अहंमार-चित्त के साथ-साथ आस्तित्व में आता है। अनन्त ज्ञान, अर्थात् आत्मा, की संपूर्णता में बुद्धि या बुद्धि की कियाओं की जरा भी आवश्यकता नहीं रहती।

## माया-भाग- ३ (माया-जन्य अमों का अतिकमण) १५१

माया के द्वारा उत्पन्न मिथ्या स्नम के अंतिम पद-चिन्ह को मिटाने से आत्मा को केवल यही ज्ञात नहीं होता कि वह

ईश्वर ही एकमात्र सत्य है । स्थूल, सूक्ष्म तथा मानसिक शरीर से भिन्न है किंतु यह मी ज्ञात होता है कि वह ईश्वर है जो एक मात्र सख है। उसे

ज्ञात होता है कि मन, सूक्ष्म शरीर तथा स्थूल शरीर समानतः उसकी स्वयम की कल्पित सृष्टियां है। उसे ज्ञात होता है कि वस्तुतः उन का कभी अस्तित्व ही नहीं था, उसे ज्ञात होता है कि अज्ञान के कारण उसने अपने को मन, या सूक्ष्म शरीर य स्थूल शरीर समझ लिया था तथा उसे यह ज्ञात होता है कि वह मानो स्वयं मन, सूक्ष्म शरीर या स्थूल शरीर बन गया था तथा इन स्व-रचित भ्रमों से अपने आपको उसने स्वयं युक्त कर लिया था।

standart gjøbran er stare gen a cise

# माया-भाग ४

## ( ईश्वर और माया )

द्वेत के सिमित करनेवाळे दन्दों से परे होने के कारण ईश्वर अनादि और अनन्त है | वर अच्छे और बुरे, छोटे और वडे, सही और गठत सद्गुण और ईश्वर द्वेत से परे है । दुर्गुण तथा सुख और दु:ख की सीमित अवस्थाओं से गरे है । अत: वह अनन्त है । यदि ईश्वर बुरा न होकर अच्छा होता या अच्छा न होकर बुरा हात', या यदि वह बडा न हो कर छोटा होना या छोटा न होकर बडा होता, या यदि वह गटत् न होकर सही होता या सही न होकर गटत् होता, या यदि वह दुर्गुणी न होकर सद्गुणी होता या सद्गुणी न हांकर दुर्गुणी हांता, या यदि वह दु:खी न होकर सुखी होना, या सुर्ख न होकर दु:खी होता तो न्ह सादि और सीमित होता, अनादि और मर्यादारहित नहीं होता | द्वन्द्रादीत होने के ही कारण ईश्वर अनन्त है ।

जो अनन्त है उसे द्वैत से परे होना चाहिये | अनन्त द्वैत का एक भाग या अंग नही हो सकता अतएव व.स्तव में जो अनन्त है उसे सान्त का द्वितीय भाग समझना ठीक नहीं है | यदि अनन्त का आस्तित्व सान्त के साथ ही साथ माया-भाग-४-(ईश्वर और माया)

समझा जायगा या याद अनन्त को सान्त का सहवती समझा जायगा तो फिर वह अनन्त नहीं रहता। क्योंके सान्त का सहवतीं होने के सान्त अनन्त का नाते, अनन्त सान्त का द्वितीय

भाग हो जाता है। अनन्त ईश्वर द्वैत

दितीय भाग नहीं हो सकता ।

की सीमा के भीतर नहीं उतर सकता। अतः द्वैत का दृश्यमान साप्टे की सत्ता तथा आस्तत्व अनन्त ईश्वर ही है तथा सान्त संसार आमक है । केवल ईश्वर सत्य है। वह अनादि अनन्त है, वह एक अतः अद्वि-तीय है | सादि और सान्त का आस्तित्व केवल दृश्य है, अर्थात् उस का आस्तित्व सिर्फ दिखाई देता है। वह यथार्थ नहीं है |

सीमित मिथ्या वस्तु जगत् अस्तित्व में कैसे आतः हे ? उस का अस्तित्व क्यों है ? उस का अस्तित्व माया अर्थात् अज्ञान के सिद्धान्त के दारा उत्पन्न होता

सादि और सान्त है। माया अम नहीं है। वह अम को संसार माया की सुधि है।

उःपन्न करने वाली है। माया भिथ्या नहीं है: माया मिथ्या धारणाओं को उत्पन्न करनेवाली है। माया असत्य नहीं है। माया वह है जिस

के कारण सत्य असत्य दिखाई देता है तथा असत्य सत्य दिखाई देता है । माया देत नहीं है, माया वह है जो द्वैत को उत्पन्न करती है।

श्रीमेहेरवाबा की अलंड ज्योति

बौद्धिक स्पष्टीकरण के छिए माया को अनन्त मानना आवश्यक है । वह सानन्तता का अम उत्पन्न करती है, वह स्वयं सान्त नहीं है । माया के द्वारा माया की स्रष्टियां आदि अंत युक्त है । द्वेत जगत् जिस का अस्तित्व माया के कारण दिखाई देता है, भी सान्त है । असंख्य वस्तुएं संसार के अंतर्गत हैं किंतु उस से संसार अनन्त नहीं वन जाता । तारे असंख्य हो, उन की एक वडी संख्या है, किंतु तारों का ममुदाय भी तो आखिर सान्त है । दंश और काल स्वतन्त्र भाव से विच्छिय जान पडें तो भी देश और काल सान्त है । सीमित और सान्त प्रस्थेक वस्तू भ्रम जगत् की वस्तू है । किंतु जो तत्व सान्त दृश्य जगत् का प्रगंच उत्पन्न कर ॥ है उने एक अर्थ में भ्रम नही है–यह मानना आवश्यक है ।

माया सान्त नहीं ममझी जा सकती। कोई वस्तु सान्छ तव होतो है जब वह देश के द्वारा सीमित होती है। माया का अस्तित्व स्थान में नहीं है तथा स्थान के माया स्थान से सीमित नही होती। माया स्थान में सीमित नहीं की जा सकती। माया स्थान में सीमित नहीं की जा सकती।

क्योंकि स्वयं स्थान माया की सृष्टी है। स्थान तथा स्थान से सीमित प्रत्येक वस्तु म्रम है और वे माया पर आश्चित है। माया किसो भी प्रकार स्थान पर आश्चित नहीं है। अतएव माया स्थान की सीमाओं के मीतर नहीं आती और न वह स्थान से सीमित हो सकती।

9'2 6

माया-भाग-४-(ईश्वर और माया)

समय को सीमाएं भी माया को सीमित नहीं वर सकती। सर्वोपीरे चेतना की अवस्था में यद्यपि माया का अंत हो जाता है, तथापि इसीलिए उसे सीमित समझना

माया काल के द्वारा सीमित नहीं है।

गलत है ! माया का न तो समय में आदि है और न समय में अन्त है क्योंकि स्वयं समय माया की सृष्टी है। जो लोग यह

समझते है कि माया समय में उत्पन्न होती है और किसी हमय में समाप्त हो जाती है व माया को समय के मीतर समझते हैं. समय को माया के भीतर नहीं समझते | समय माया के भीतर है, माया समय के मांतर नहीं है। समय तथा समय के भीतर होने वाली सारी घटनाएं माया की सृष्टियां है, माया के कारण समय अस्तित्व में आता है; तथा माया के साथ वह नष्ट होता है । इस्वर कालातीत साय है तथा ईश्वरानुभूति एवं माया की समाप्ति एक समय रहित घटना है । अतः माया किसी भी प्रकार समय के द्वारा सांकित नहीं है।

यह समझना भी ठीक नहीं कि माया किन्ही अन्य कारणों से स्वयं सीभित है | क्योंकि यदि यह सान्त है तो फिर वह भ्रम हो जाती है। और स्त्रयं माया अनन्त है। अम होने के कारण उसमें अन्य अमों को उत्पन्न करने की शक्ति नहीं रह जाती है। बौद्धिक स्पष्टीकरण को दृष्टि से माया को उसी प्रकार सत्य तथा अनन्त दोनों समझना सचें। चम है जिस प्रकार ईश्वर को प्रायः सत्य तथा अनन्त समझा जाता है।

## श्रीमेहेरवाचा की अखंड ज्योति

समस्त संमाब्य बौद्धिक स्पष्टीकरणों में यह स्पष्टीकरण कि माया ईश्वर की ही माँति सत्य और अनन्त दोनों है मनुष्य की बुद्धि को सब से अधिक प्रख माऌम माया अंततोगत्वा यथार्थ नहीं हो सकती। होता है । किंतु माया अंततोगत्वा सत्य नहीं हो सकती। जहाँ द्वेत है, वहाँ सांतता है, एक वस्तु दूसरी वस्तु को सीमित करती है । दो सच्चे अनन्त नहीं हो सकती । दो विराट वस्तुर हो सकती हैं । किंतु दो अनन्त

सकत । दा विरोध वस्तुए हो सकती हा । कितु दा अनन्त सत्ताएं नईों हो सकती । यदि ईश्वर और माया का द्वैत हो और दोनों सहवर्ता अस्तित्व माने जाएं, तो ईश्वर का अनन्त सत्ता द्वैत का द्वितीय भंग समझी जायगी अतः माया को सत्य समझने वाला बौद्धिक स्पष्टीकरण कोई यथार्थ अंतिम ज्ञान नहीं है, यद्यापि वह एक ऐसा स्पष्टीकरण अवश्य है जिसमें सबसे अधिक युद्धिग्राह्म है ।

माया को रूरम मानने में मी कठिनाइयां हैं। तथा उसे अंतिम सत्य मानने में भी अडचनों हैं। इस प्रकार माया को समझने के लिए सीमित बुद्धि माया को समझने में बौद्धिक कठिनाइयां। हैं। एक ओर तो माया का सान्त मानने

पग वह स्वयं भरम बन जाती है तथा भरामक जगत् प्रपंच की उत्पत्ति को वह समझा नहीं सकती। अतः माया को सत्य तथा अनंत दोनां मानने की आवश्यकता होती है। किंतु दूसरी ओर यदि

माया-भाग-४-(ईश्वर और माया)

माया को अतिम सत्य माने तो वह ईश्वर नामक अनन्त सत्य के द्वैत का स्वयं द्वितीय भाग बन जाती है। और इसीलिए इस दृष्टिकोण से माया वस्तुतः सान्त अतः असत्य हो जाती है। माया अंतिम सत्य नहीं हो सकती। यद्यपि सान्त वस्तुओं के आमक संसार को बुद्धिसे समझने के लिए उसे वैसा मानना पडता है।

जिस किसी प्रकार से भी सीमित बुद्धि माया को समझने का प्रयत्न करती है वह उसे ठीक से समझने में असमर्थ हो जाती है | सीमित बुद्धि के द्वारा माया माया ईश्वर की की समयाना के बन्दी है। साम उन्ही

छाया है। ही अ

जाता हू । सामत खुख के द्वारा माया को समझना संभव नहीं है । माया उतनी ही अगम्य है जितना ईरवर । ईरवर

अगम्य है, अज्ञेय है। इसी प्रकार माया भी अगम्य है, अज्ञेय है। इसिलिए लोग कहते है '' माया ईश्वर की छाया है। '' जहां मनुष्य है वहां उसकी छाया भी है, इसी प्रकार जहां ईश्वर है वहां उसकी यह अगम्य माया भी है।

किंतु यद्यपि हैत जगत् के भीतर कार्य करने वाली सीमित बुद्धि के लिए, ईरंतर तथा माया दोनों अतक्य हैं, तथापि अनुभूति के अंतिम ज्ञान के हारा माया की प्रहेलिका अनुभूति के पश्चात हल होती है। पहेली तथ तक अंतिम रूप स हल नहीं की जा सकती जव तक अनुभूति नहीं

श्रीमेहेरवाबा की अखंड ज्योति

## हो जाती । ईश्वरानुभूति के पश्चात यह ज्ञात होता है कि माया का यथार्थ में अस्तित्व नहीं है।

माया का दो स्थितियों में अस्तित्व नहीं है। सत्य की आरंभिक अचेतन अवस्था में माया का कोई अस्तित्व नहीं है तथा आश्म चेतन या ईश्वर की विज्ञान माया का दो स्थितियों चेतन अवस्था में भी माया का कोई में अस्तित्व नहीं है। अस्तित्व नहीं है। ईइवर के दृइय द्वैत जगत् की चेतना में ही अर्थात् स्थूल जगत् की चेतना, सूक्ष्म जगत् की चनना तथा मानसिक जगत् की चेतना मे ही माया का अस्तित्व है। नहाँ आत्म चेतना नहीं है, तथा जहां करिपत अनात्म की चेतना है और जहां द्वैत के मिथ्या वर्गें के द्वारा शोचनीय ढंग से चेतना आक्रांत हो गई है, वहीं माया का अस्तित्व है।

केवल सान्त के ही दृष्टिकोण से माया का अस्तित्व है । केवल भ्रमों के लिए ही असत्य तथा सान्त वस्तओं की सत्य तथा अनन्त उत्पादिका के रूप में माया

का अस्तित्व है। अंतिम तथा एक मात्र सल्य की अनुभूति के दृष्टिकोण से अनादि और अनन्त ईश्वर के अतिरिक्त

माया का अस्तित्व केवल भ्रमों के लिये है।

और किसी का भी अस्तित्व नहीं है । अनुभूति की अन्नस्था में सान्त वस्तुओं की इरवर से कोई पृथक् सत्ता नहीं रह जाती; उनके सान्त होने का अम छप्त हो जाता है। और

माया-भाग-४-(ईश्वर और माया)

सान्त वरुनुओं के भ्रम के साथ ही साथ इस भ्रम की उत्पा-दिक माया भी छप्त हो जाती है।

945

अंतर्मुख होने तथा माया का अतिक्रमण करने पर आत्न को आत्मज्ञान होता है । और उस आत्मज्ञान में वह केवळ अनुभूति जन्य ज्ञान यही नहीं जानता कि त्रिमिन्न अहं कार-चित्तों तथा शरीरों का कभी अस्तित्व था ही नहीं, किंतु यह भी जानता है कि समस्त संस्कार-प्रपंभ तथा माया का एक प्रथक तत्व के रूप में कोई अस्तित्व नहीं है । माया की पूर्ववर्ती वास्तविकता एक आत्मा की अत्रिमाज्य सत्ता में विटीन हो जाती है । आत्मानुभूति की अवस्था में आत्मा अ ने को वही जानता है जो वह नित्य था अर्थात् ज्ञा , आनन्द, शक्ति तथा सत्ता में अनन्त तथा द्वेत से नित्य परे है । किंतु यह क्षवींपरि आत्म ज्ञान द्वाद्ध गम्य नहीं हो सकी है, यह सर्वोपरि आत्म-ज्ञान अर्चित्य एव अज्ञेय है ।

A 9 100 1966 19 10 10

## मुख की रोतें-माग १ अनासक्ति के द्वारा दुःख का निवारण

संसार में प्रत्येक प्राणी सुख खोज रहा है, मनुष्य कोई अपवाद नहीं है। यों तो देखने पर मनुष्य का हृरय कई प्रत्येक मनुष्य सुख की खोज करता है। पहता है; किन्तु वह सुख के लिये अनेक बस्तुओं की इच्छा करता है तथा उन्हें

पाप्त करने का उद्योग करता है। यदि वह सत्ता या शाक्ते प्राप्त करने के लिय उत्कंठित दिखाई देता है तो इसका कारण यही है कि वह सत्ता के उपयोग से सुख प्राप्त करना चाहता है, यदि वह धनोपार्जन करता है, तो वह चाहता है कि उसे धन के द्वारा सुख के साधन प्राप्त हों, यदि वह ज्ञान, स्वास्थ्य, सौन्दर्य, विज्ञान, कल या साहित्य की साधना करता है तो इसका कारण यह है कि उसे यई अनुभव हाता है कि उसका सुख इन्हीं बातोंपर अवलंबित है, यदि वह संसारीक सफल्टता तथा यश के लिय संघर्ष करता है तो इसका कारण यह है कि उसे आशा रहती है कि इनकी प्राप्ति से उसे सुख उपलब्ध होगा। अपने समस्त उद्यमों और उद्योगों के द्वारा मनुष्य सुखी होना चाहता है; सुख की आशा ही वह सुख की शतें-भाग १

959

अंतिम प्रेरक दाक्ति है जिससे वह प्रोत्साहित होकर नाना प्रकार के कार्य करता है।

प्रत्येक व्यक्ति सुखी होना चाहता है किन्तु अधिकांश व्यक्ति किसी न किसी प्रकार के दुःख से पीडित हैं, और यदि कमी कमी जीवन में उन्हें सुख के सुख और दुःख स्वल्प अंश प्राप्त होते है तो सुख अंश का मिश्रण। अमिश्रित भी नहीं होते और न नित्य ही होते हैं। मनुष्य का जीवन आमिश्रित सुख की श्रेणी का कभी नहीं हो सकता। वह सुख और दुःख के द्वन्द्व के बीच झुलता रहता है। सुख और दु:ख एक दूसरे से वैसे ही गुँथे हुए है जैसे स्यामल बादल तथा ज्योतित इन्द्रधनुष । तथा, मनुष्य के जीवन में यथा प्रसंग आने वाटे सुख के क्षण उसी प्रकार विछुष्त हो जाते हैं जिस प्रकार इन्द्रधनुष के रंग जो आकाश से विखप्त होने के लिये ही थोडी देर अपनी आभा लिये चमकते रहते हैं। और, यदि सुख के ये क्षण अपना कोई चिन्ड छोड जाते है, तो वड उनकी म्मृति है जो उन्हें खोने के दुःख की वृद्धि करती है। अनेक सुखों की अव-शिष्ट स्मृति अनिवार्य रूप से दुःखद होती है।

मनुष्य दुःख नहीं खोजता किंतु वह जिस रोति से सुख खोजता है उस रोति के एक अनिवार्य परिणाम के रूप में उसे दुःख मिलता है । वह अपनी इच्छाओं कि तृप्ति के द्वारा सुख खोजन<sup>1</sup> है किंतु ऐसी तृप्ति कोई निश्चित्त वस्तु नहीं होती।

## श्रीमेहेरवावा की अखंड ज्योति

अतः इच्छाओं को पूर्टि की खोज के साथ ही साथ मनुष्य अनिवार्य रूप से उन की अतृप्ति के लिए इच्छा दो प्रकार के अपने को तैयार करता है। इच्छा-वृक्ष फल भोगती है। में दो प्रकार के फल लगते है। एक प्रकार का मीठा फल है जो सुख है, और दुसरे प्रकार का फल कटु होता है जो दुःख है। यदि झाड बढने दिया जाता है तो यह असम्भव है कि उस में केवठ एक ही प्रकार का फल लगे। जो एक प्रकार का फल लेना चाहता है उसे दूसरे प्रकार का फल भी लेने के लिये तैयार होना चाहिये। मनुष्य अधीरतापूर्वक सुख खोजता है और जब वह उसे प्राप्त होता है तो वह शौक के साथ उस से संलग्न हो जाता है और अनिवायें आगामी दुःख को टालने का जी जान से प्रयत्न करता है। और, जब वह दुःख आकर ही रहता है तो उस से प्रस्त होकर वह तीक्ष्ण व्यथा का अनुभव करता है । किन्तु उस की उद्वियता तथा उछास का कोई विशेष महत्व नहीं रह जान क्योंकि उसे जो सुख प्राप्त होता है उस का हास अवश्यम्माबी होता है तथा उस का एक दिन छप्त होना निश्चित रहता है। उस की व्याकुलता-विह्वलना भी कोई काम नहीं आती क्योंकि उस के भाग्य में जो दुः व आता है उस सहन करने के सिवा उस के लिए और कोई चारा नहीं रहता । अनेक इच्छाओं से उद्देलित होकर, मनुष्य तंसार के सुखों की खोज करता है। सुख को उस की आशा का अन्त नहीं

| सुख की शर्तें-भाग १ १६३                                                                                                   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| रहता । किन्तु सुख सम्न्धी उस का उत्साह सदैव एक सा                                                                         |
| नहीं रहता, क्योंकि जब वह सुख से भरे<br>बदलती हुई मन-<br>स्थितियां। हुए पात्र के लिये हाथ वढाता है उस                      |
| समय भी उसे दुःख की घूंटें निगळना<br>पडती है। सुखों के साथ साथ निगळने वाळे दुःखों के अनुभव                                 |
| से उस का सुखसंबंधों उत्साह फीका पडता है। वह बहुधा                                                                         |
| आकास्मिक मनस्थितियों तथा प्रवृत्तियों का शिकार होता है।                                                                   |
| एक समय वह सुर्खा और गर्वित है, दूसरे समय वह अस्रंत<br>दुःखी तथा अपमानित हो जाता है   इच्छाओं के पूर्ण होने या             |
| खांडित होने के अनुसार उस की मनस्थितियां बदलती जाती                                                                        |
| है   किन्ही किन्ही इच्छाओं की पूर्ति से उसे क्षणिक सुख प्राप्त<br>होता है किन्तु उस सुख के पश्चात ही उदासी की प्रतिक्रिया |
| होती है   उस की मनस्थितियों में चढाव उतार होते रहते हैं                                                                   |
| तथा उस की मनस्थिति निरंतर विषमता का शिकार होती है।                                                                        |
| इ•छाओं की पूर्ति से इच्छाओं का अन्त नहीं होता।<br>इच्छाओं की पूर्ति हो जाने से वे थोडी देर के लिये विलीन हो               |
| जाती हैं, अधिक प्रचंडता से प्रगट होने                                                                                     |
| दुखः का कारण के छिये। मनुष्य को जब भूख छगती<br>इच्छाएं है।                                                                |
| है तो वह इच्छा का संतुष्ट करने के लिये<br>खाता है किन्तु थोडी देर बाद ही वह भूखा हो जाता है।                              |
| यदि वह जरुरत से आधिक खा लेता है तो अपनी इच्छा                                                                             |
| की पूर्ति में भी उसे दुःख और पीडा का अनुभव होता है।                                                                       |

श्रीमेहेरवावा की अखंड ज्योति

यह बात संसार की सभी इच्छाओं पर लागू होती है । अतः इन इच्छाओं की पूर्ति से प्राप्त होने वाला सुख कम होने चगता है तथा बिलुप्त हो जाता है । अतएव सांसारिक इच्छाओं से सुख प्राप्त नहीं हो सकता । इसके विपरीत उनसे अनेक प्रकार के कभी समाप्त न होने वाले दुःखों की प्राप्ति होती है । जब मनुष्य सांसारिक इच्छाओं से ओत-प्रोत है तो दुःख की विशाल राशि अनिवार्यतः उसके सिए सुरक्षित है । इच्छा अनिवार्य रूप से अनेकों दुःखों की जननी है यह नियम है ।

इच्छा जन्य दुःख का यदि मनुष्य अनुमव करता है या यदि उसे पहिले से देखता है तो उसकी इच्छा का दमन

दुःख के दृश्य से इच्छाओं का कम होना ।

होता है | कभी कभी तीव दुःख उसे संसारिक जीवन से अनासक्त बना देता है | किंतु इच्छाओं की बाढ़ सांसारिक वस्तुओं के प्रति उसकी इस अनासक्ति

को बहुधा फिर धो बहाती है । अनेक मनुष्य अस्थायी रूप से सांसारिक वस्तुओं के प्रति अपनी रुचि खो देते है इच्छा-जन्य तीक्ष यंत्रणा मोग ने के कारण । किंतु यदि इच्छाओं से मुक्ति पाने के लिए मार्ग तयार करना हो तो अनासक्ति स्थायी होनी चाहिए ।

किसी असाधारण रूप के तीव्र अनुमव से मनुष्य कमी कमी अस्यंत विचलित हो जाता है जैसे, जब उसे सड़क पर से राव <sup>र</sup>मशान लिये जाता हुआ दिखाई देता है।

सुख की शतें-भाग १

ये अनुमव विचारोत्तेजक होते हैं और सांसारिक आस्तित्व खोखलेपन के तथा असारता अस्थायि अनासक्ति। संबंधी विचारों की लम्बी श्रेणीयां उत्पन्न करते हैं । ऐसे अनुभवों के दबाब के नीचे मनुष्य अनुभव करता है कि एक दिन वह अवश्य मरेगा तथा उन समस्त वस्तुओं से उसे बिदा लेनी होगी जो उसे आज इतनी प्यारी माछम होती हैं । किंतु यह विचार तथा उनसे उत्पन्न अनासक्ति दोनों अल्प जीवी होते है । वे बहुत शीघ्र विस्मृत हो जाते है। और मनुष्य संसार तथा उसकी आकर्षक वस्तुओं के प्रति अपनी आसक्ति को पुनः आरंभ कर देता है। अनासक्ति की यह अस्थायी तथा क्षणमंगुर मनस्थिती स्मशानवैराग्य के नाम से संबोधित की जाती है, क्योंकि प्रायः स्मशान में ही ऐसे अनासकित के अल्प जीवी विचार उत्पन्न होते हैं और ये विचार तभी तक मन में ठहरतें है जब तक मनुष्य शव के नीकट रहता है। अपनासक्ति की यह मनस्थिति आकस्मिक और क्षण स्थायी है। जब तक वह विद्यमान रहती है तब तक प्रबल तथा फलेखादक माल्लम होती है, किंतु वह किसी अनुभव की स्पष्टता के द्वारा पोषित होती है। और जब वह अनुमव छुप्त हो जाता है तो अना-सक्ति की मनःस्थिति मी शीघ्र ही छुप्त हो जाती है। यह मनस्थिति जीवन की सामान्य दिशा पर कोई विशेष प्रमात्र उत्पन्न नहीं करती |

954.

## श्रीमेहेरबाबा की अखंड ज्योति

इस कहानी से मनुष्य की मन की क्षणिक मनस्थिति साफ माफ मलक आयगी | एक मनुष्य ने एक समय गोपी-चन्द का नाटक देखा | नाटक आध्या-एक दृष्टान्त । स्मिक था। इससे वह इतना अधिक प्रभावित हुआ कि उसने सब कारबार छोड दिया और कुटू-म्बियों को भी त्याग दिया | भव त्याग कर वह गोपींचन्द के मतवाले वैरागियों के दल में मिल गया। अपने जीवन के पहिले के सब ढंग बदल कर वह बैरागी का मेप धारण कर सिर मुंडा कर और दलके अन्य वैरागियों की सलाह के अनुसार एक वृक्ष के नीचे बैठ गया। प्रथम तो वह गहरे ध्यान में तछीन होगया किन्तु सूर्य की किरणें ज्यों ज्यों प्रखर होती गई त्यों त्यों ध्यान संबंधी उसका उत्साह ठंडा पहता गया। ज्यों ज्यों दिन बीतना गया त्यों त्यों उसे भूख प्यास सत ने लगी और वह इस प्रकार बहुत दुःखी हुआ। जब उसके परिवार के लोगों को उसकी अनुपस्थिति वा ज्ञान हुआ तो वे उसके बारे में चिन्तित हुए और जब कुछ खोज के बाद उन्होंने उसे पालिया ता उन्होने उसे बृक्ष के नीचे वडी बुरी अवस्था में पाया। वह बहुत ही कुम्इला गया था। वह बहुत ही दुःखी दिखाई देता था। जब उसकी स्त्री ने उसकी ऐसी दुर्दशा देखी तो वह इतनी कुद्ध हुई कि वह उस पर टूट पडना ही चाहती थी। किंतु वैराग्य की उसकी मनस्थिति अब खतम हो चुकी थी। वह इस नवीन जविन

सुख की शतें-भाग १

से काफी थक चुका था। अपनी स्त्री को अपनी ओर आते देख उसे ऐसा माऌम हुआ कि उसे स्वर्ग से कोई वरदान मिट गया हो। अपनी स्त्री को चु; करते हुऐ उसने अपनी पगडी तथा साधारण पोशाक पहनी और चु'। चाप वह अपनी स्त्री के पीछे घर को चल्ठा गया।

कभी मन की स्थीति अधिक स्थायी होती है और वह न केवल काफी समय तक ठहरता है किन्तु जीवन की सामान्य तीव वैराग्य। दिशा को भी वह गंभीरता पूर्वक प्रभावित करती है वह तीव वैराग्य कहलाती है। अपने प्रिय जनों की मृत्यु या धन नाश, या यश-नाश जैसी बडी विपत्तियों के आ जाने के कारण बहुधा यह तीव वैराग्य प्राप्त होता है और अनासक्ति की लहर के प्रभाव में आकर मनुष्य समस्त सांसारिक वस्तुएं त्याग देता है। इस प्रकार के तीव्र वैराग्य का अपना निजी आध्यात्मिक मूल्य है। किन्तु कुछ समय के परचात यह वैराग्य भी विछप्त हो जाता है या सांसारिक इच्छाओं के पुनः उग्र होने वाली याद के द्वारा यह वैराग्त लुप्त हो जाता है। जो आपदा मन पर दृढ प्रभाव उत्पन्न कर देती है उसी के वशीभूत हो कर मनुष्य तीव्र वैराग्य का अनुभव करता है । किन्तु वह स्थायी नहीं रहता क्योंकि वह ज्ञान से उत्पन्न नहीं होता | तीव वैराग्य संसारिक जीवन क विरुद्ध एक प्रतीकिया है।

### श्रीमेहरबाबा की अखंड ज्योति

दुःख के ज्ञान तथा दुःख के कारणों के ज्ञान से जो वैराग्य प्राप्त होता है या उत्पन्न होता है वही स्थायी वैराग्य होता है । ऐसी अनासक्ति सुरक्षित रीति पूर्ण अनासक्ति । से इस निश्चठ ज्ञान पर आश्रित रहती है कि संसार की सारी वस्तुएँ क्षणिक एवं मंगुर है। तथा उन से विसी भी प्रकार की आसक्ति रखने से अन्त में दुःख भोगना पडेगा । मनुष्य सुख देनेवाले संसारिक पदार्थों को चाहता है । किन्त वह यह नहीं जानता कि सिक्के के एक बाजू को लेने के साथ ही साथ उसे उस के दुसरे बाजू को भी लेना होगा। वह यह नही जानता कि एक को खीकार करने से वह दुसरे को टाल नहीं सकता है क्योंकि जब तक सुख देने वाले संसारिक पदार्थों से उस की आसक्ति रहेगी तब तक वह निगंतर उन पदार्थों को न प्राप्त करने पर उन्हें खोने का दु:ख भोगता ही रहेगा । स्थायी अनासक्ति जिस के परिणाम-स्वरूप समस्त इच्छाओं एवं आसक्तियों से मुक्ति मिलती है, पूर्ण वैराग्य कहलाती है । स्थायी एवं सच्च सुख की, मौलिक शतेां में से, पर्ण बेर गय. एक है क्योंकि जिस में पूर्ण बेराग्य होता है वह आगे के लिये कभी समाप्त न होने वाली इच्छाओं की श्रंखलाओं से उत्पन्न होने वाले दुःख, अपने लिए पैदा नहीं करता । इच्छा-शून्यता मनुष्य को बिळकुल मुक्त गर देती है: वह न तो सुख से चचल होता है और न दुःख से विचलित होता है। जो प्रिय वस्तुओं से प्रभावित होगा उसका आंप्रिय

सुख की शर्तें-भाग १

वस्तुओं से प्रभावित होना आवश्यक है। यदि कोई मनुष्य राम राकनों से उत्साहित होता है तो किसी अपराक्तन से उसका निरुत्साहित होना संभव है। जब द्वन्द । तक वह ग्रुभ शकुन से शक्ति प्राप्त करता रहेगा तम तक वह अपशकुन के निराशा जनक प्रभाव के विरुद्ध अपने आप को सुरक्षित नहीं रख सकता। शकुनों से प्रमावित न होने का एक ही उपाय है राम राकुन और अप शकुन दोनों से ही उदासीन हो जाना। निंदा तथा स्तुति के द्वन्द के संबंध में भी यही बात लागू हो सकती है। यदि कोई मनुष्य स्तुति प्राप्त करके सुखी होता है तो निन्दा प्राप्त करने पर निन्दा तथा स्तुति । उस दुःखी होना खाभाविक है | जबतक स्तुति प्राप्त करने पर भीतर ही भीतर हर्षित होता रहेगा तब तक वह निन्दा की बौधार के नीचे अपने को स्थिर नहीं रख सकता। निंदा से विचलित न होने का एक ही उपाय है स्तुातेसं भी अनासक्त रहना। पूर्ण अनासक्ति के ही दारा

उस दुःखा होना सामाविक हा जबतेक स्तुति प्राप्त करने पर भीतर ही भीतर हर्षित होता रहेगा तब तक वह निन्दा की बौधार के नीचे अपने को स्थिर नहीं रख सकता | निंदा से विचछित न होने का एक ही उपाय है स्तु।तेसे भी अनासक्त रहना | पूर्ण अनासक्ति के ही दारा मनुष्प निंद'-स्तुति के द्वन्द से विचछित रह सकता है किर वह स्तुति प्राप्त करने ने समता नहीं खोवेगा | द्वन्दों से अव्रमावित रहने वार्छा स्थिरता और समता की प्राप्ति पूर्ण वैराग्य के ही द्वारा समव है | स्थायी तथा सच्चे सु व की मौळिक द्यार्त प्रण अनासक्ति है | जो पूर्ण अनासक्त है वह

अनुमन द्रन्दों के मारों से दवा नहीं रहता | सारी इच्छाओं

#### श्रीमेहेरगाग की अखंड ज्योति

के बन्धन स मुक्त हो जाने के कारण वह अपने लिये दुःख की सृष्टि नहीं करता।

मनुष्य अनेक दुःखों से प्रस्त है | कुछ दुःख शाशीर्रक हैं तथा अन्य दुःख मानसिक हैं । इन दोनों प्रकार के दुःखों शारीरिक तथा मान-सिक दुःख । हैं कि दुःख केवल शारीरिक होता है ।

दुःख के संबंध में उनका विचार तो किसी प्रकार की बीम री या शरीर की अन्य यंत्रणा के अतिरिक्त और कुछ नहीं होता | किंतु मानसिक दुःख शारीरिक दुःख से अधिक दुःखद होता है और मानसिक दुःख के संबन्ध में शारीरिक दुःख कमी कमी एक वरदान के समान होता है | क्योंकि उसके परिणाम म्वरूप कमी कमी मानसिक दुःख कम हो जाता है | शारी-रिक दुःख की ओर मन का ध्यान चला जाने से मानसिक दुःख की तींत्रता कम हो जाती है ।

केवल शारीरिक दुःख की अतिश्योक्ति करना ठीक नहीं है | शारीरिक दुःख इच्छाशक्ति तथा सहिष्णुता के द्वारा सहा जा सकता है | परंतु असली दुःख इच्छा ग्रून्यता से तो मानसिक दुःख होता है और विना किसी प्रकार प्रमावित हुए महान् से महान शरीरिक यंत्रणा को सहने वाले योगी इच्छाओं के खांडित होने के कारण मानसिक दुःख से मुक्त नहीं होते |

सुख की शतें-भाग १

यदि मनुष्य कुछ भी नहीं चाहता तो वह किसी भी प्रतिकुल परिस्थिति में दुःखी नहीं हो सकता। यहा तक कि शेर के जबडों के मीतर भी नहीं | पूर्ण शून्य ता की अवस्था प्रत्येक व्यक्ति में सुप्त है। और जब मनुष्य पूर्ण शून्यता को प्राप्त करता है तो वह नित्य तथा अमर सुख के उद्गम स्थान को खाद निकालता है। यह नित्य तथा अमर सुख संसार की बस्तु-ओं पर अवलम्वित नहीं है। यह सुख आत्मज्ञान तथा आत्मानुभूति पर आश्रित है।

# सुख की रोतें (भाग २) संतोष, प्रेम और ईश्वर अनुभूति

मनुष्य अपने अधिकांश दुःख स्वयं ही के लिए अपनी अदम्य इच्छाओं तथ' असंभव मागों के द्वारा उत्पन्न कर लेता

है । ये इच्छाएं और मांगें अनावश्यक त को हसलिये होती है कि वे आत्म-तुष्टि के हिये आवश्यक नही होती । यदि मनुष्य इच्छा-शून्य तथा लेतुष्ट हो जाय तो वह

संतोष स्वनिर्मित समस्याओं के क्लेश को छित्र मूल करता है ।

अपने ही द्वारः उत्पन्न कष्ट से मुक्त हो जायगा। उस की कल्पना बहिर्मुखी प्रवृति के द्वारा आक्रांत नहीं रहेगी अर्थात् अनावइयक वस्तुओं की ओर प्रवृत्त होने के कारण उन की कल्पना पीडित नही रहा करेगी और उसे अजेय शांति प्राप्त हो जायगी। और जब मनुष्य संतुष्ट रहता है तो उसे सम-स्याओं से कोई हळ की आवश्यकता नहीं रह जाती क्योंकि सांसारिक मनुष्यों के सामने जो समस्याएँ उपस्थित रहती हैं, वे उस के (संतुष्ट पुरुष के) जीवन का पिंड छोड देती है। उस के समक्ष कोई समस्याएँ नही रहनी अतः उन के हल की उ से कोई चिंता नहीं रहती क्योंकि इच्छाशून्यता की अवस्था में उ स का जीवन अत्यन्त संतुष्ट हो जाता है। सुख की शर्ते-(भाग २)

जब मनुष्य को यह ज्ञान होता है कि इच्छाएँ आत्मा के केवल बंधन हैं तो वह उन्हें त्यागने का निश्चय करता है । तिन्तु इच्छाओं का त्याग संच्छा प्रारंत होने पर भी बहुधा एक कठिन कार्य हो जाता है । आत्मा यद्यपि इच्छाओं को त्याग ने के लिए तैयार हो जाता है , तो भी मन से इच्छाओं को निकालने में दुःख होता है क्योंकि आत्मा का निश्चय अहंकार-चित्त की वृत्ति के विरुद्ध हो जाता है । अहंकार-चित्त इच्छाओं को सहारे जीवित रहने की घोर चेष्टा करता है क्येंकि उस का ऐसा खमाव पड चुका रहता है । इच्छाओं का त्याग अहंकार चित्त के जीवन का ही नाश्च है । यहां कारण है कि इच्छाओं को त्याग ने की किया अनिवार्यतः एक अत्यंत दुखर किया है । किन्तु यह दुःख आत्मा के लिये हितकर होता है क्योंकि यह दुःख आत्मा को बंधन मुक्त करता है ।

समी दुःख बुरा नही होता । जिस दुःख के परिणाम स्वरूप इच्छा शून्यता का नित्य-आनन्द हो वह दुःख एक सादृश्य । सादृश्य । स्वप्तेशी वरदान है । जिस प्रकार किसी शारीरिक व्याधि की निरंतर उम्र पीडा से मुक्त होने के लिये रोगी को, चिकित्सक की चीरकाड से उत्पन्न दुःख स्वीकार तथा सहना मी पडता है उसी प्रकार इच्छाओं से उत्पन्न तथा न समाप्त होने वाळी यंत्रणा से मुक्त होने के लिए आत्मा को इच्छा-त्य(ग-जन्य दुःख का स्वागत करना पडता है ।

श्रीमेहेरबाबा की अखंड ज्योति

इच्छाओं को स्मागने में आत्मा को अत्यंत तीव दुःख का मले अनुभव करना पडे किन्तु इच्छाओं के कम-कम से मन से दूर होने पर उसी कम से स्वतंत्रता की जो महान मावना का अनुभव होता है वह इस दुःख को सहन करने में सहायक होता है । जब शरीर के फोडे को चीरने दिया जाता है और उस का पीप बाहर निकल्ते दिया जाता है तो उस से बहुत पीडा होती है, किन्तु साथ ही साथ उतना ही आराम और सुख भी मिलता है । इसी प्रकार इच्छाओं के त्यान से मिलने वाले दुःख के साथ-साथ कम-कम से बढने वाले अनन्त्र जीवन की स्वतंत्रता तथा सुख भी प्राप्त होते जाते हैं ।

सुख और स्वतंत्रता का साफ जीवन प्राप्त करना अत्यंत कठिन है । कृत्रिम तथा कल्पित इच्छाएं बढ़ाकर मनुष्य ने जुःख के द्वारा संयोग । जीवन जटिल वना डाला है, बच्छ जीवन व्यतीत करने का अर्थ है इच्छाओं को त्यागना । इच्छाएं मनुष्य की पृथक् सत्ता का अंश बन गई हैं। फलतः वह उन्हें तब तक छोडने के लिए तैयार नहीं होता जब तक तीव्र मानसिक यंत्राणा उसके मनपर बार-बार आघात पहुंचा कर उसे यह पाठ सिखाने में सफल नहीं होती है कि इच्छाएं अज्ञान के कारण उत्पन्न होती हैं । जब अपनी इच्छाओं के कारण मनुष्य तीव्र यंत्रणा से पीडित होता है तब वड इच्छाओं के यथार्थ खरूप को समझता है । अतः जब ऐसी यंत्रणा आवे तो

सुख की शर्ते-(भाग २)

उसका खागत करना चाहिये। दुःख आगे आने वाले दुंःख दूर करने के लिए आसकता है। कांटा, कांटे से निकाला जाता है तथा दुःख दुःख से दूर किया जाता है। मन को इच्छाओं से मुक्त करने के लिए दुःख व्यवश्य सहन करना पड़ता है। ऐसी अवस्था में दुःख उतना ही आवश्यक है जितना औषधि रोगी के लिए आवश्यक है।

तथापि नब्बे प्रतिशत मानवीय दुःख अनावश्यक हैं। दुराग्रह तथा अज्ञान के द्वारा मनुष्य अपने आप को तथा अपने साथियों को दुःख पहुचाता है अमंतोष मुख्य तःख दें। और फिर विचित्रता पूर्वक पूंछता है

दुःख हैं। जार कर विवय पूर्वक पूछता ह ''हमें दुख क्यों होत' है ''। दुःख के

सामान्य विचार युद्ध के दृश्यो, भग्नावरोष घरों, टूटे तथा रक्त-राजित अंगों, मृत्यु तथा उत्पत्ति की यंत्रणाओं के रूप में आकार धारण करते है। किन्तु युद्ध काई विरोप दुःख का वास्तविक रूप नहीं है। मनुष्य वास्तव में सदैव दुःखी रहते हैं। वे दुःखी इसीलिये रहते है कि वे संतुष्ट नहीं रहते, वे आधिकाधिक चाहते है। युद्ध दुःख का प्रतिनिधि या साकार स्वरूप नहीं है, वह सव-लौकिक यंत्रणाओं का परिणाम है। अपने लोभ दंभ तथा निर्दयता के कारण मनुष्य अपने ऊपर तथा औरों पर अर्थहीन दुःख बुला लेता है।

इच्छाओं के द्वारा मनुष्य अपने अधिकांश दुःख उत्पन्न करता है, और अपने ही लिये दुःख उत्पन्न करके वह संतुष्ट

नहीं रह जाता किंतु अपनी स्वार्थपरता से वर्शाभूत हे। कर अपने स्वतः के सुख के लिये स्वार्थ युक्त खांज मनुष्य को उत्साहित होता है। और को दुःख निर्दय (Calous) बनाती है। अपनी स्वार्थपरता से वर्शाभूत हे। कर् वह अपने साधियों के लिये भी दुःख उत्पन्न करने के लिये निर्दयता-पूर्वक उत्साहित होता है। और को दुःख पहुंचा कर भी मनुष्य अपने खुद के सुख की खोज करता है। इस प्रकार निर्दयता तथा

युद्ध की उरपत्ति होती है जिनमें दूसरों के कल्याण की घोर अबहेल्ना रहती है। किन्तु औरों के सुख की अबहेल्ना कर के जब तक वह अपने आप के सुख के पीछे दौड़ता है तब तक वह सुख प्राप्त नहीं कर सकता। अपने क्षुख की खोज करने से मनुष्य अंहकार वृत्ति को प्राप्त होता है और भार का रूप घारण कर लेता है। जब मनुष्य पूर्णतः स्वार्थपरायण हो जाता है तो अपने पृथक सुख की मिथ्या खोज में वह औरें के प्रति अस्यन्त निर्दय तथा क्रूर हो जाता है। किन्तु उसकी क्रूरता और निर्दयता उसी की ओर लौटकर उसी में आघात पहुचाती है क्योंकि निर्दयता तथा क्रूरता सं. उसके जीवन का झरना ही विषाक्त हो जाता है। प्रेम रहित जीवन बिल्कुल ही छुष्क होता है। केवल प्रेम का ही जीवन वास्तविक जीवन है।

यदि मनुष्य इच्छा रहित है, तो वह जो दुसरों कों दुःख पहुचाता है वह अधिकांश में दूर हो जाता है तथा साथ ही

सुख की शर्तें-(भाग २)

वह अपने लिए जो उल्लेखित दुःख उत्पन्न कर लेता है उनसे भी वह मुक्त हो जाता है। आत्म विस्मरणद्गील प्रेम के ही द्वारा सुख आता है। तर्द्र वीदा नहा हो जाता, यद्यपि इच्छा— त्रून्यता खनिर्मित दुःख से मनुष्य की रक्षा करती है और सच्चे सुख को संमव करने की दिशा में बहुत कुछ कर देती है। सच्चे सुख का आगमन तब होता है जब मनुष्य अन्य मनुष्यों के प्रति अपने व्यवहार को सुव्यवस्थित करना सीखता है। अतः सीमित अहंकार के जीवन को प्रेम के जीवन में परिवर्तित करने की आध्यात्मिक आवश्यकता उत्पन्न होती है।

900

पवित्र प्रेम विरल्ज है क्योंकि अधिकांश मनुष्यों का प्रेम स्वार्थपूर्ण हेतुओं से दूषित हो जाता है । संचित बुर संस्कारों की क्रिया के कारण ये स्वार्थी हेतु छ्छ निःस्वार्थ प्रेम विरल्ज पूर्वक चेतना म प्रविष्ट हो जाते हैं है। और उसे कल्ठपित कर दने है । चेतना के भीतर मूल अज्ञान को, जो ''मैं''-भाव के द्वारा अपने आपको व्यक्त करता है, दूर करना अत्यंत कठिन कार्य है । जैसे जब मनुष्य कहता है कि वह अपनी प्रेयसी को चाइता है, तो उसके कहने का बहुधा यह अर्थ होता है कि वह ग्रपनी प्रेयसी को अभने साथ रखना चाहता है । प्रेम की अभिव्यक्ति में 'मैं' और 'मेरी' की भावना मुख्यतः

रहती है। यदि मनुष्य अपने खुद के लड़ने को मैले फटे कपडे पहिने देखता है, तो वह उसे अच्छे कपडे देने के लिए तथा उसे सुखी देखने के छिए भर सक प्रयत्न करता है; और ऐसी परिस्थितियों में अपने पुत्र के प्रति अपनी आप की भावनाओं को प्रेम की राद्ध भावनाएं समझता है। किंतु अपने पुत्र के कष्ट को दूर करने की उसकी आतुरता में " मेरी " की भावना का कोई कम हाथ नहीं रहता है। यदि सडक में वह किसी अपरिचित के पुत्र को मैठे फटे कपडे पहिने देखता है तो वह तुरन्त प्रत्युत्तर देने के छिए प्रवृत्त नहीं होता जैसा उसने अपने लडके के संबंध में किया। इससे यह ज्ञात होता है, यद्यपि वह पूर्णतः इस वात से परिचित नहीं कि उसका अपने लडके के प्रति व्यवहार बहुत कुछ खार्थयुक्त था; उसके मन के पृष्ट भाग में " मेरे " की भावना अवस्य छिपी रहती है। यह भावना पूर्ण विश्लंत्रण के द्वारा ही सतह पर लायी जा सकती है। यदि उसका व्यवहार अपरिचित लडके के प्रति वैसा ही होता जैसा अपने ळडके के प्रति था तो भी कहा जा सकता था कि उस मनुष्य में शुद्ध प्रेम है ।

पवित्र प्रेम किसी के भीतर बठात भरा नहीं जा सकता और न वह दूसरों से बठात छीना जा सकता है। उसको अन्दर से अभिव्यक्त होना पड़ता है। मुक्त सहजता के साथ किन्तु साहस-पूर्ण, निर्णय से, वे तत्व दूर किये जा

8.06

सुख की शतें-(भाग २)

सकते हैं जो प्रेम की सहज आमिव्यक्ति में बाधक हैं। निःस्वार्थता की प्राप्ति कठिन तथा सहज दोनों कही जा सकती है। वह उन लोगों के लिये कठिन है शुद्ध प्रेम सग्ल और

कटिन दोनों हैं।

जितने सीमित अहंकार से बाहर निकलने का निरुचय नहीं किया है। जिन्होंने ऐसा

निश्चय कर । लया है उनके । लिये वह सरल है । दढ निश्चय के अमाव में सीमि। अहंकार से संबद्ध आसक्तियों को छिन्न-मूल करना असंभव है; किन्तु यदि मनुष्य किसी भी मूल्य पर स्वार्थपरता को छिन्नमूल करने का इढ संकल्प कर ले तो पवित्र प्रेम के क्षेत्र में प्रवेश करना उसके लिए अत्यंत सरल हो जाता है। जनसम्बद्धार गरनी कि अधार म

सीमित अहंकार आत्मा के बाह्य आवरण के समान है। मनुष्य अपने संकल्प के द्वारा जैसे कोट उतार सकता है, उसी प्रकार अपने साहस युक्त ानरेचय तथा साहसपूर्ण निश्चय की दढ प्रतिज्ञा से वह अपने सीमित अहंकार आवश्यकता । को सदैव के लिये त्याग सकता है। साहसयुक्त तथा कभी न डिगनेवाले संकल्प के द्वारा कठिन जान पडनेवाला कार्य सरल हो जाता है। किन्तु ऐसा दढ संकल्प तभी उत्पन्न होता है जब पवित्र प्रेम के लिए मनुष्य में तीव लालसा उत्पन्न होती है | जिस प्रकार मूर्ख मनुष्य भोजन के लिये लालायित रहता है उसी प्रकार पवित्र प्रेम का अनुभव करनवाला साधक पवित्र प्रेन के लिये लालायित रहता है।

जब साधक में पवित्र प्रेम की तीव लालसा जाग्रत हो जाती है तो वह गुरू की मध्यस्थता के लिय तैयार हो जाता है | गुरू उसका उचित पथ प्रदर्शन सचा प्रेम केवल गुरू के द्वारा जाग्रत किया जा सकता है। में प्रविष्ठ करता है | गुरू ही दिव्य प्रेम

प्रदान कर के प्रेम जाग्रत कर सकता है । और दूसरा कोई मार्ग नहीं है । जो प्रेम में आहुत हो। जाना चाहता है उसे प्रेम की अनन्त अग्नि शिखा के पास जाना चाहिये । प्रेम जीवन की सब से श्रेष्ठ वस्तु है । प्रेम के अवतार के संपर्क में आये बिना प्रेम जाग्रत नहीं किया जा सकता । प्रेम पर केवल बौद्धिक चिंतन करने से प्रम संबंधी सिद्धान्त का जाल बुना जा सकता है, किंतु हृदय पहिले ही जैसा शुष्क तथा रिक्त ही बना रहेगा । ''प्रेम-प्रेम उत्पन्न करता है ।'' किसी अन्य यंत्रतुल्य साधन से प्रेम उत्पन्न नहीं किया जा सकता ।

जब मनुष्य में सच्चा प्रेम जाग्रा किया जाता है, तो उस प्रेम के द्वारा ईश्वर अनुमूति की प्राप्ति होने पर उसे असीम अक्षर तथा अक्षय धुख का अनुभव

> होता है। ईश्वर अनुमूति-जन्य सुख ही सुष्टि का लक्ष्य है; और यथार्थ में ऐश्वर्य का व्यनुमव प्राप्त किये विना उस अनिर्व-

प्रेम के द्वारा ईश्वरा-नुसूति की प्राप्ति होती है ।

चनीय सुख का लेश मात्र भी विचार कर सकना मनुष्य के लिये संभव नहीं हैं। दुःख और सुख के संबन्ध में मनुष्य क

मुख की शतें-(भाग २)

जो ज्ञान है वह अत्यंत सीमित है। सब प्रकार के शारगिर्क तथा मानसिक दुःखों को झेल कर भी यदि ईश्वर अनुभूति का सुख प्राप्त हो तो वह प्राप्तव्य है। ईश्वर अनुभूति हो जाने पर ज्ञात होता है कि दुःख कभी था ही नहीं।

ईरवर का ज्ञान जिन्हें प्राप्त नहीं हुआ है वे भी योग के बल से अपने मनपर इतना अधिकार कर लेते हैं कि उन्हें किसी मी प्रकार के सुख या दुख का ईश्वरानुभूति का सुख अनुभव नहीं होता। जीते जी गड़ा दिये निख एंव अनन्त है। जाने पर भी या खौछते हुये तैल में डाल दिये जाने पर भी वे दुख से बिलकुल अविचलित रह सकते हैं । किन्तु उन्नत योगी साहसपूर्वक दुख को सहन कर सकते हैं और बहुत कुछ उसका लोप कर सकते है तथापि उन्हें ईश्वर अनुमूति के सुख का अनुमव प्राप्त नहीं होता। जब व्यक्ति ईश्व, हो जाता है तो उसके लिए अन्य समस्त वस्तुशून्य हो जाती है। अतएव ईश्वर अनुभूति के सुख का किसी भी प्रकार ज्हास नहीं होता। ईश्वर अनुभूति का सुख आत्मावलंबित रहता है। वह निस नवीन तथा अमर रहता है। वह असीम तथा अवर्णनीय रहता है। और, इस सुख की प्राप्ति के लिये संसार अस्तित्व में आया है।

### ईश्वर अनन्त प्रेम के रूप में

जो ईश्वर को सिर्फ बुद्धि के द्वारा समझने का प्रयत्न करते है वे किसी ग्रुष्क तथा निर्जीव बौद्धिक सिद्धान्त तक प्रेम ईश्वर का सार है। ही पहुँच पाते है | यह सिध्दान्त ईश्वर के वास्तविक रूप के असली सार का रसाखादन नहीं कर सकता | यह सच है कि ईश्वर अनन्त अस्तिख, अनन्त शक्ति तथा अनन्त आनन्द है। किंतु यदि ईश्वर को अनन्त प्रेम के रूप में

नहीं समझा गया । अपनी अतीत अवस्था में, जहां से समस्त सृष्टि का उद्गम होता है तथा जहां अन्त में वह विलीन हो जाती है, ईश्वर नित्यशाः अनन्त प्रेम है । रूपों के सीमित क्षेत्र में ही (जा द्वैत जगत् प्रपंच के मध्यवर्ती अभ्युदय काल में प्रातिर्भूत होता है) प्रेम की अनन्तता विकाश-पूर्ण दिखाई देती है ।

जब ईश्वर का प्रेम संसार के अभिव्यक्त रूपों में तथा इन रूपों के द्वारा अपने आपको अनुभूति करने के लिए आता है, तो वह इन निम्न-लिखित अवस्थाओं

को पार करता है :---

अभिव्यक्त प्रेम का विकासकम ।

(१) वह अपने को अत्यन्त सीमित

अनुभव करता है |

ईंश्वर अनन्त प्रेम के रूप में

(२) वह अपने को उत्तरोत्तार कम सीमित अनुभव करता है तथा अधिकाधिक अनन्त अनुभव करता है तथा---

(३) वह अपने को ही अनुभव करता है जो वास्तव में वह है, अर्थात् अस्तित्व और सार में व्यनन्त | प्रेम को जो ससीमता का अनुभव होता है व्ह संस्कार (जो चेतना के विकाश के पश्चात् का परिणाम है)—जन्य अज्ञान के कारण है; और प्रेम के अनन्त होने का कम इन सीमाकार्रा संस्कारों को हटाने का कम है |

धातु-जगत् की प्रायः अचेतन अवस्था को पार करने के पश्चात् प्रेम पशुओं में वासना के रूप में चेतना का अनुभव करता है; और वह वासना के प्रेम की कामवासना के रूप में अभि-व्यक्ति। प्रगट होता है। मानवीय चेतना में कामवासना प्रेम का अत्यन्त सीमित

रूप है। कामवासना का यद्यपि दूसरें मनुभ्यों से स्पष्ट संत्रंध रहता है, तो भी वह पूर्ण स्वार्थपरता से भिन्न नहीं होती, क्योंकि वासना जिन समस्त पदार्थों से आसक्त होती है, वे सीमित तथा पृथक अहंकार के लिए तथा उसके दृष्टिकोण से ही अभीष्ट होते हैं। किंतु साथ ही साथ वह एक प्रकार का प्रेम भी है क्योंकि उसमें औरों के प्रति गुण-प्रहण शीळता का कोई न कोई रूप अवश्य रहता है। यद्यपि यह पर-गुण प्रहण शीळता आत्मा के बारे में धनीभूत अज्ञान से पूर्णतः विकृत हो गईं रहती है।

अस्तित्व के स्थूल क्षेत्र के द्वैत में जब मानवीय चेतना पूर्णत: बंध जाती है तो प्रेम किसी न किसी प्रकार की विषय-वासना के आतिरिक्त अन्य किसी रूप में स्थूल क्षेत्र का प्रेमी। अपने को व्यक्त नहीं कर सकता । मनुष्य कढी पसन्द करता है और वह केवल इसलिये उस का आनन्द प्राप्त करता है, कि वह उस की जीभ को गुद गुदासी है। कढ़ी के स्वाद में और कोई उच्चतर विचार कार्य नहीं करता, अतः वह एक प्रकार की वासना है। वह स्वाद के संवेदनों के लिये केवल एक तृष्णा है । इसी प्रकार देखने, सुनने, सूँघने तथा छूने के शारीरिक संवेदनों के लिये मन की तृष्णा रहती है । और इन संवेदनों से जो उत्तेजना प्राप्त होती है, उसी के द्वारा मन अपने आप के असहकारिक जीव का पालन पोषण करता है | विषय-वासना, अपने समस्त रूपों में आत्मा से पृथक् रहती है, तथा वह स्वतन्त्र रूप से, स्थुल रूपों में आसक्ति है । विषय-वासना इन्द्रिय के विषयों में निरी आसक्ति की अभिव्यक्ति है; और उस के सभी रूपों में हृद्य भूखा तथा अनभिक्त व्यक्त ही रहता है। अतएव वह एक स्थायी रिक्त बन जाता है, तथा असीम दुःख तथा अतृप्ति की अवस्था में रहता है।

अमिश्रित या शत-प्रतिशत वासना काम के रूप में जो प्रेम अभिव्यक्त होता है, वह पूर्ण परिसीमित के रूप में रहता

ईश्वर अनन्त प्रेम के रूप में

है क्योंकि वह अविश्रांत तृष्णा के जाल में असहायसा फँस जाता है । जब हृदय विषय-वासना से जकड़ लिया जाता है तो आत्मा मानों विभ्रम अमिश्रित विषयवासना अवस्था है । अवस्था है । अवस्था है । यवस्था है । विष्ठा है । हृदय की क्रिया अत्यंत संकीर्ण तथा विकृत हो जाती है क्योंकि वह सीमाजनक अज्ञान से अधिकृत हो गयी रहता है । उसकी उच्चतर योग्यताओं की अभिव्यक्ति तथा पूर्णता रूक जाती है । आत्मा के जीवन का यह अवरोध तथा दमन घोर धद्धता की अवस्था उत्पन्न करता है ।

जो प्रेम अज्ञान के दासत्व के कार्य करता है, विषय-वासना उस प्रेम का एक अत्यंत भीमित रूप है। किंतु वासना जो अपर्याप्तता की रपष्ट छाया विषय वासना में अनन्तता का आत्म-प्रतिष्ठापन अप्रसक्ष रहता है। है, कि वह किसी ऐसी गंभीरतर वस्तु की अपूर्ण तथा अपर्याप्त अभिव्यक्ति है,

जो विशाल तथा अनन्त है। अमिश्रित विषय-वासना के परिणाम स्वरूप जो अनेक एवं असीम दुखों की उत्पत्ति होती है, तथा वासना के बार बार खंडित होने से जो क्वेश अनुभूत होते है, इन दुःखों और क्वेशों के द्वार

अमिश्रित वासना के जीवन की नितान्त निरर्थकता तथा व्यर्थता के विरुद्ध अपना घोर प्रतिवाद पेश किया करता है । अनेक तथा नाना दुखों और वेदना-ओं की अक्षय ध्वनियों के द्वारा ईश्वर के प्रेम की अनन्तता अप्रत्यक्ष रूप से अपने अनाभिव्यक्त तथा निर्वेल अस्तित्व के आदेशपूर्ण दावों की घोषणा करती है । स्थूल क्षेत्र के निम्नतर वासनापूर्ण जीवन में भी ईश्वर अपने आप को प्रेमी के रूप में अनुभव करता है; किन्तु वह एक ऐसे प्रेमी की अवस्था है जिसे अपने तथा अपने प्रियतम की वास्तविक अवस्था

रियतियां। तथा अपने प्रियतम का वास्तावक अवस्था का पूर्ण अज्ञान है, तथा वह एक ऐसे प्रेमी की अवस्था है जो अज्ञात द्वैत के तमसाच्छन आगरण के

दारा आनिवार्यतः पृथक् कर दिया गया है । तो भी यह अवस्था एक ऐसे लम्बे विकास-क्रम का आरम्भ है, जिसकी सहायता से प्रेमी, अज्ञान के घोर आवरण को दूर कर के अपने सत्य रूप को प्राप्त होता है, जो असीम तथा अनिरुद्ध प्रेम होता है । किन्तु अनन्त प्रेम में प्रविष्ट होने के टिये, प्रेमी को देा अन्य स्थितियों में से गुजरना पड़ता है । वे हैं सूक्ष्म क्षेत्र की स्थिति तथा मानसिक क्षेत्र की स्थिति ।

सूक्ष्म क्षेत्र का प्रेमी, वासना से मुक्त नहीं रहता, किंतु वह जिस वासना का अनुभव करता है वह अमिश्रित नहीं

ईश्वर अनन्त प्रेम के रूप में

होती जैसे स्थूल क्षेत्र की रहा करती है। सूक्ष्म क्षेत्र की वासना की तीवता स्थूल क्षेत्र की वासना की तीवता की आधी होती है। इस के सिवा सूक्ष्म क्षेत्र के प्रेमी के सूक्ष्म क्षेत्र का प्रेमी। जीवन में वासना की वैसी स्थूल अभिव्यक्ति नहीं होती जैसी स्थूल क्षेत्र के प्रेमी के जोवन में हाती है। स्थूल क्षेत्र का प्रेमी स्थूल पदार्थों से बिलकुल बंध जात है, अतः इसकी वासना स्थूल अभिव्यक्ति प्राप्त करती है। ाकिन्तु सूक्ष्म क्षेत्र के प्रेमी की स्थूल पदार्थों में आसक्ति बहुत शिथिल हो गयी रहती है; अत: स्थूल रूप में उस की वासना अनाभिन्यक्त रहती है । उसकी वासना की अन्य सूक्ष्म आभ-व्यक्तियां है, किन्तु उसकी स्थूल अभिव्यक्ति नहीं होती। इस के सिवा स्थूल क्षेत्र की आरम्भिक वासना का अर्धांश सूक्ष्म क्षेत्र में परिवर्तित तथा शुद्ध हो जाता है, अतः सूक्ष्म क्षेत्र का प्रेमी प्रेम को अमिश्रित वासना के रूप में अनुभव नहीं करता किन्तु एक उच्चतर रूप में, अर्थात प्रियतम से युक्त होने की लालसा के रूप में अनुभव करता है।

इस प्रकार स्थूल क्षेत्र में भेम अपने को वासना के रूप में व्यक्त करता है, तथा सूक्ष्म क्षेत्र में अपने को ठाठसा के रूप में व्यक्त करता है । विषय वासना इन्द्रिय संवेदनाओं और उत्तेजनाओं के लिए तृष्णा है, अतः उसका हेतु पूर्णानः स्वार्थ-युक्त होता है । वह प्रियतम के कल्याण के भति पूर्णतः

उपेक्षाशील होता है। किंतु लालसा में स्वार्थ कम होता है, और यद्यपि वह एक प्रकार से प्रधान ही रहती है, तो भी वह प्रियतम के मूल्य और महत्व को आत्मा से प्रथक् तथा सीकार करती है। लालसा प्रेम का, वासना की अपेक्षा कम सीभित, रूप है। लालसा में हैत का आवरण अधिक पारदर्शी तथा कम बाधक हो जाता है, क्योंकि प्रेमी और प्रियतम के हैत पर विजय प्राप्त करने का, ज्ञान-पूर्वक प्रियतम की उपस्थिति या सन्निकटता प्राप्त करने के रूप में, प्रयत्न किया जाता है। विषय-वासना में एक मात्र सीभित अहंकार पर जोर दिया जाता हे, और प्रियतम पूर्णतः अहंकार की स्थूल आवश्यकताओं की पूर्ति का साधन मात्र होता है। किंतु लालसा में जोर अहंकार तथा प्रियतम के बीच सामान्यतः विभाजित रहता है, और प्रेमी यह अनुभव करता है, कि वह प्रियतम के लिये उसी प्रकार जीवित है, जिस प्रकार प्रियतम भेमी के लिए जीवित है।

मानसिक क्षेत्र के प्रेमी के प्रेम की अभिःयक्ति इससे भी उच्चतर तथा स्वतंत्रतर होती है। मानसिक क्षेत्र के प्रेमी के प्रेम में भी यद्यपि वासना का पूर्ण लोप नहीं हुआ रहता, तो भी वह अधिकांशतः शुद्ध और परिवर्तित हो गयी रहती है। स्थूल क्षेत्र की आरंभिक वासना का लगमग एक चतुर्थ भाग ही केवल बचा रहता है। किन्तु यह वासना बिना किसी

ईश्वर अनन्त प्रेम के रूप में

अभिव्यक्ति के, सुप्त रूप में रहती है। मानसिक क्षेत्र में वासना की सूक्ष्म आभिव्यक्ति भी नहीं होती। मानसिक क्षेत्र का प्रेमी सूक्ष्म पदार्थों से अनासक्त रहता है और वह प्रियतम के लिए आधिकार दृत्ति प्रधान लालसा से भी मुक्त रहता है, जो सूक्ष्म क्षेत्र के प्रेमी का लक्षण है।

मानसिक क्षेत्र में, प्रियतम की इच्छा के प्रति पूर्ण आत्म-समर्पण के रूप में, प्रेम अपने आप को व्यक्त करता है। समस्त स्वार्थी इच्छाएं तथा लालसा भी प्रेम की शरणागति के हूप में आत्माभिव्यक्ति हो जाती हैं। अब पूरा जोर प्रियतम की

महता तथा इच्छा पर केन्द्रित हो जाता है। स्वार्थ-परता पूर्णत: प्रक्षाळित होती है, और प्रेम अपने शुद्ध रूप में यथेष्ठ माया में प्रवाहित होता है। तथापि मानासिक क्षेत्र में भां प्रेम अनन्त नहीं हो जाता क्योंकि अमी मी प्रेमी और प्रियतम को पृथक करनेवाला हैत का एक पतला आवरण उपस्थित रहता है। यद्यपि अब प्रेम स्वार्थपरता के पाश से मुक्त हो जाता है, तो भी वह अनन्त प्रेम से कम ही रहता है, क्योंकि प्रेम सीमित मन के माध्यम के द्वारा अनुभव किया जाता है, ठीक उसी प्रकार जिस प्रकार निम्नतर क्षेत्रों में निम्नतर शरीर के माध्यम से प्रेम अनुभव किया जाता है।

प्रेम ज्ञानपूर्वक अपनी सत्ता तथा अपनी अभिव्याक्ती में अनन्त तब होता है जब वैयक्तिक मन का आतिक्रमण हो

जाता है | ऐसा प्रेम यथार्थ ही दिव्य प्रेम कहा जाता है, क्येंकि वह ईश्वर अवस्था के लक्षण से अलंकृत रहता है जिस ईरेवर अवस्था में द्वैत का अंतिम रूप स ईश्वरीय प्रेम अनन्त अतिक्रमण कर लिया जाता है। दिव्य होता है। प्रेम में विषय-वासना का पूर्णतः छोप हो जाता है | वह सुप्त रूप में भी नहीं रहती । ई इवरीय प्रेम वस्ततः तत्व तथा अभिव्यक्ति में अनन्त होता है, क्योंकि वह आत्मा से आत्मा के ही द्वारा अनुभूत होता है । स्थूल, सूक्ष्म तथा मानासिक क्षेत्रों में प्रमी को प्रेमी से पृथक होने का ज्ञान रहता है, किन्तु जब ये सब क्षेत्रा पार कर लिये जाते है, तब प्रेमी को प्रियतम से अपनी एकता का ज्ञान हो जाता है। प्रेमी अपने को प्रियतम की सत्ता में विलीन कर देता है और यह जानता है कि वह प्रियतम से एक है | दिव्य प्रेम इच्छाओं या सीमित अहंकार के बंधनों से बिलकुल मुक्त रहता है, और अनन्त प्रेम की इस अवस्था में प्रेमी की अपने प्रियतम से पृथक कोई नहीं रहती। वह स्वयं प्रियतम हो जाता है।

इस प्रकार ईश्वर अनन्त प्रेम के रूप में पहिले सृष्टि के रूपों से अपने आपको सीमित कर लेता है, और सृष्टि की विभिन्न अवस्थाओं में अपनी अनन्तता विव्य प्रेम लीला। को पुनः प्राप्त करता है। ईश्वर के सीमित प्रेमी होने के अनुभव की समस्त स्थितियाँ की अंतिम पराकाष्टा में ईश्वर अपने को एकमात्र प्रियतम के रूप में

ईश्वर अनन्त प्रेम के रूप में

अनुभव करता है ! आत्मा का प्रवास एक अद्भुत दिव्य-र्लाला है । इस लीला की आरंभिक अवस्था में प्रेमी को रिक्तता, असफलता, व्यर्थता तथा बंधन की कूर शृंखलाओं का अनुभव होता है । क्रम-क्रम से उसके प्रेम की अभिव्यक्ति अधिकाधिक पूर्ण तथा स्वतंत्र होती जाती है, और अन्त में प्रेमी दिव्य प्रियतम (Divine Beloved) में अंतर्हित और मग्न हो जात<sub>ा</sub> है । और उसे परम तथा नित्य सत्य ईक्ष्वर के अनन्त प्रेम में, प्रेमी प्रियतम की एकता का आत्मप्रत्यय प्राप्त होता है ।

भा अपंत असमा के अनन समग्रता ह। अपन तमाम अनुमया त के प्रत है द यह दिराव होता है कि मौतित स्वीर स्वय है । सा वसका न्योगने घरंग्र को नद होने हुए को देवन है। वह वसका न्योगने घरंग्र को नद होने हुए को देवन है। वह वसका न्योगने घरंग्र को नद होने हुए को देवन है। वह वसका न्योगने घरंग्र को नद होने को देवन है। वह वसका न्योगने हुए को स्वात मनन्त्र के सार मेवन पुंच की ही वीवन के स्वात मन्द्र के सार मेवन पुंच की ही वीवन के स्वात मन्द्र के सार मेवन पुंच की ही वीवन को स्वात मन्द्र के सार मेवन पुंच की ही वीवन को स्वात मन्द्र के सार मेवन पुंच की ही वीवन को स्वात मन्द्र के सार मेवन पूंच की ही वीवन की स्वात मन्द्र के सार मेवन पूंच की ही वीवन की स्वात स्वान है। हे सार सार को स्वान के स्वात की स्वान की स्वात के स्वात के सार मान की की ही की सार की स्वान की स्वान की स्वात के सार पूर्व की ही की सार सार की सार सार के सार की स्वान की सार की सार की सार की स्वान की

# (भाग १)

### मृत्यु का महत्व

संसारी मनुष्य स्थूल शरीर की कियाओं से ही जीवन का पूर्ण तादास्म्य अनुभव करता है; अतः शरीर के आदि और जीवारमा का अपने को शरीर समझना। से उसे विदीत होता है, कि मौतिक

शरीर नश्वर है। वह बहुधा जीवित शरीरों को नष्ट होते हुए भी देखता है। अतः स्वाभाविकतः यह विश्वास करता है, कि शरीर के अवसान के साथ ही साथ जीवन का भी अवसान हो जाता है।

संसारी मनुष्य मृत्यु को ही जीवन की समाप्ति मानता है; और अपने सामान्य दृष्टिकोण में वह मृत्यु को बड़ा भारी महत्व

मृत्यु जीवन की पृष्ठ भूमि । देता है । ऐसे मनुष्य बहुत थोडे होते हैं, जो मृत्यु पर बहुत अधिक समय तक

विचार करते हों; किंतु सांसारिक वस्तुओं की प्राप्ति में पूर्णतः मग्न रहने पर भी, मृत्यु की घटना को

अनेक प्रसंगों पर अपनी आंखों के सामने देखकर, अधिकांश

मनुष्य उससे अनेक प्रमावित हुए बिना नहीं रहते । मृत्यु एक ऐसी अनिवार्य घटना है, जिसपर किसी का वश नहीं चलता। बह अदृश्य रुप से, जीवन में प्रवेश करती है, तथा मनुष्यों की महान् विजयों एवं उपलब्धिओं तथा तीव्र आन्दोल्लास तथा आमोद-प्रमोद की इति कर देती है। अतः उनका मनुष्यों के लिये मृत्यु की घटना जीवन के पार्थिव दृश्य की पार्श्वभूमि हुआ करती है।

मृत्यु को सामान्यतः जीवन की पृष्ठ भूमि समझने के आतिरिक्त, उसे जीवन के अनेक कार्यों मृत्यु का महत्व में अत्यधिक महत्व भी दिया जाता है।

अत्यंत शोकजनक तथा भयानक घटनाओं में से एक घटना मृत्यु भी मानी जाती है | जब मनुष्य घृणा तथा क्रोध के वश में आकर किसी से बदला लेना चाहता है, तो वह मृत्यु को ही अंतिम दंड तथा सर्व श्रेष्ठ प्रतिशोध समझ कर अपने शत्रु का बध करता है | लोग समझते हैं, कि शत्रु के आक्रमण तथा अनिष्ट से बचने का सर्वोत्तम उपाय है, उसे मार डालना | सर्वोत्कृष्ट आत्म-बलीदान के चिन्ह के रुप में भी मनुष्य मृत्यु को ही निमंत्रित करते है | जब मनुष्य अपनी सांसारिक चिंताओं का सामना नहीं कर सकता है, तथा अपनी सांसारिक समस्याओं को सुलझाने में अपने आपको असमर्थ पाता है, तब उनका अंत करने की मिथ्या आशा से बह मृत्यु का ही आश्रय लेता है, अर्थात् आत्म-हत्या कर लेता है | इन सब बातों से विदात होता है, की अनेक मनुष्यों के विचारों में मृत्यु अत्यंत अधिक महत्व धारण कर लेती है |

विशिष्ट रूपें। पर मनुष्य आसकत हो जाता हैं, यही कारण है कि वह मृत्यु को आवश्यकता से अधिक महत्व देता है | यदि संसारी मनुष्य जीवन-सामान्य जीवन की अपन तथा जीवन प्रवाह को विस्तृत दृष्टि निरंतरता । से देखे, तो उसे माछम होगा, कि मृत्यु न तो उतना महत्व-पूर्ण है और न उतनी शोकजनक, जितनी कि वह उसे समझता है । यह सच है, कि रूप नइवर हैं। किंतु रूपों कि नक्वरता से, जीवन की अविश्रांत निरंतरता में, कोई नहीं पड़ती । पुराने रूपों को त्याग कर, जीवन अपने निवास तथा अभिव्यक्ति के लिए, नये रूपों की रचना करता है। अतः रूपों के नाश के बावजूद भी, रूपों के मीतर तथा रूपों के द्वारा जीवन अन-वरत गति से प्रवाहित होता रहता है । यद्यपि मौत का कार्य कमी बंद नहीं होता, तथापि जीवनधारा निरंतर बहती ही रहती है। एक ओर ऋम-ऋम से मृत्यु होती जाती है, तो दूसरी ओर क्रम-क्रम से जन्म भी होता जाता है | बारी-बारी से लोग मरते जाते हैं, तो बारी-बारी से मनुष्यों का जन्म भी होता रहता है। जितने लोग मरते हैं उतने लोग जन्म भी छेते हैं। अत: मृत्यु से जो स्थान रिक्त होता है, जन्म से उसकी पूर्ति हो जाती है। प्राचीन मानव-कुल के स्थान में, नवीन मानव-कुळ आ जाता है। नये-नये रूपों में पुनः पुनः जन्म लेकर, जीवन सदैव अपने आपको नूतन तथा नवीन करता जाता है। जीवन के स्रोत अपने आदि-उद्गम-स्थान से, सदैव निःसृत होकर रूपों के द्वारा सतत प्रवाहित होते रहते हैं | समुद्र की तरंगों की माँति ये रूप उठते और

884

विलीन होते रहते हैं।

अतएव यदि संसारी मनुष्य अपने सीमित अनुमव से भी शिक्षा ग्रहण कर सकता है, तथा इस निष्कर्ष पर पहुँच सकता है, कि मृत्यु सर्वथा कोई ऐसी हानि विशिष्ट रूपों पर नहीं है, जिसकी पूर्ति नहीं। इस प्रकार, आसक्ति होने के कोरण मृत्यु का दुख वह मृत्यु से उत्पन्न होनेवाले अपने होता है दारुण शोक को बहुत कुछ कम कर सकता हैं। किन्हीं खास रुपों पर विना आसक हुए, पक्षपातशून्य तथा तटस्थ दृष्टिकोण से जीवन पर विचार करने से ही, मृत्यु के प्रति विवेकपूर्ण दृष्टिकोण धारण करना संभव है। किंतु, विशिष्ट रुपों पर आसक होने के कारण, मनुष्य के लिये, जीवन पर तटस्थ त्रिचार करना ही अस्यंत काठिण होता है। उसके लिये सारे रुप समान नहीं होते | उसके लिये, एक रुप उतना ही अच्छा नहीं होता, जितना कि दूसरा रुप | जिस रुप को वह अपना समझता है, या जिस रुप से तादात्म्य अनुभव करता है, वह रुप उसे सर्व श्रेष्ठ माऌम होता है। जीवन प्रवाह की सामान्य सुरक्षा तथा वृद्धि का उसके लिये कोई महत्त्व नहीं रहता । संसारी मनुष्य यह इच्छा करता है, कि उसका रुप बना रहे, तथा वे विशिष्ट रुप वने रहें, जिन पर वह आसक्त है। उसका हरय उसकी बुद्धि को साथ नहीं देता । ज्योंही उसको प्रिय लगनेवाल रुप उसकी आँखों से ओझल होते हैं, त्योंईी उसक शोक का कोई ठिकाना नहीं रहता, यद्यपि उन रुपों के नाश से जीवन-समष्टि की होनेवाली क्षति की पूर्ति, अन्यत्र अन्य रुपों में व्यक्त होनेवाले जीवन के द्वारा हो जाती है।

सूक्ष्म बिश्लेषण करने पर माऌम होगा, कि मृत्यु का होक स्वार्थ-परता से उत्पन्न होता है। वह मनुष्य, जिसके प्रियतम संबंधी की मृत्यु हो जाती है, मृत्यु का शोक एक प्रकार की स्वार्थ-परता है स्वार्थ की स्वार्थ-परता है करता है, 'उससे मेरा कौनसा मतल्व प्रा हुआ ?' जब मनुष्य मृत्यु को अपने व्यक्तिगत दृष्टिकोण से देखता है, तभी वह अपार होक उत्पन्न करती है। सामान्य-जीवन-समष्टि के दृष्टिकोण से, मृत्यु एक बहुत कम महत्व रखनेवाली घटना है।

मृत्यु पर तटस्थ बुद्धि से विचार करने पर, तंडंजेन्य व्यक्ति-गत शोक से मन काफी सुरक्षित हो जाता है। किंतु, तब भी तटस्थ बुद्धि की मृत्यु विषयक गंभीर समस्याएं हल नहीं हो जाती। मृत्यु का यथार्थ अर्थ समझने में, तटस्थ बुद्धि के समक्ष भी, अनेक उल्झने पैदा तरस्थ बुद्धि की समस्याएं हो जाती हैं। यदि मृत्यु को वैयक्तिक आस्तित्व को अंतिम परिसमाप्ति माना जाता है, तो उससे संसार की ऐसी हानि होती है, जिसकी पूर्ति

ह, तो उससे संसार जो एसी होगे होता है, जिसना पूर्त दृष्टिगोचर नहीं हांती। पत्येक व्यक्ति अपने जीवन के दूरा, संसार को जो वस्तु प्रदान करता है, वह इतनी अद्वितिय होती है, कि वही वस्तु कोई दूसरा व्यक्ति प्रदान नहीं कर सकता। इसके शिवाय, व्यक्तिपूर्णता की प्राप्ति करने के बहुत पहिले ही मर जाता है। अपने आदर्श के लिए किये जानवाले उसके संघर्ष, सत्य, शिव तथा सुन्दर को प्राप्त करने

के लिए उसके प्रयस्न, और उत्साह, तथा दिव्य और अनन्त वस्तुओं के प्रति उसकी आकांक्षायें—समी मृत्यु से उत्पन्न विशाल शून्यता में विलीन सी हो जाती हैं।

मृत्यु को वैयाक्तिक अस्तित्व की परिसमप्ति समझना वित्रेकसम्मत अंतःप्रज्ञा (Rationalised intuition) की अवारणीय अपेक्षाओं के विपरीत होता अशुद्ध बुद्धि तथा है। अशुद्ध बुद्धि यह अनुमान करती गंभीर अंतःप्रज्ञा के है, कि मृत्यु वैयाक्तिक अस्तित्व का अंत बीच संघर्ष। है, तथा अंतःप्रज्ञा से प्रेरणा होती है,

कि मृत्यु वैयक्तिक जीवन की समाप्ति कदापि नहीं हो सकती | इस प्रकार, अशुद्ध चुद्धि की धारणा तथा विवेकसम्मत अंतःप्रज्ञा की प्रेरणा के बीच में, प्रायः संघर्ष की उत्पत्ति हो जाती है । इस संघर्ष से शुद्ध तर्क का आरंभ होता है | लोगों का सामान्यतः यह विश्वास है, कि मृत्यु वैयक्तिक अस्तित्व की वास्तविक समाप्ति है | यह संघर्ष इस विश्वास को गंभीर चुनौति देता है । मनुष्य की आध्यात्मिक आकांक्षाएं, मृत्यु को, जीवन की समाप्ति के रूप में, पूर्णतः स्वीकार नहीं करती हैं | अतः, जीवात्मा की अमरता पर, मानव-मन विना विशेष विरोध के ही, विश्वास कर लेवा है, ययपि मृत्यु के पश्चात् जीवन के आस्तित्व के विषय में उसे कोई अग्रत्यक्ष अतीन्द्रिय ज्ञान नहीं होता |

व्यक्तिगत अनुभव के द्वारा, आत्मा की अमरता के तथ्य को जाननेवोळे लोगों की संख्या बहुत थोडी होती है। बहु संख्यक मनुष्य, मृत्यु के पञ्चात् जोवन के अस्ति-त्व के संबंध में, अतीन्द्रिय ज्ञान से वंचित रहते हैं।

ऐसे छोगों के लिये, आत्मा का अमरत्व एक स्वीकार करने योग्य या मानने छायक विश्वास से अधिक कुछ नहीं होता। किंतु कुछ मनुष्य वैज्ञानिक रुचि के कारण पर छोक से संपर्क स्थापित करने के साधनों की सृष्टि कर छेते हैं। कुछ छोग, अपनी विशेष परिस्थितियों के कारण या तो मूत आत्माओं का दर्शन करतें हैं, या उनसे गस्त हो जाते हैं। कुछ ऐस भी मनुष्य होते हैं, जो अपनी आध्यात्मिक उन्नति के स्वामाविक कम में अपनी प्रसुप्त दर्शनशक्ति को जग्रत करके, अंतर्जगत् की वास्तविकताओं को स्पष्टतः देख सकते हैं। कहना न होगा, की उपर वर्णित, कातिपय विभिन्न व्यक्तियों को हि, मृत्यु के पश्चात् जीवन के संबंध में, व्यक्ति-गत अनुमव प्राप्त रहता है।

जीवात्मा मौतिक शरीर नहीं है, इस तथ्य के आधार पर आत्मा की अमरता का मौतिक आधार का मौतिक आधार ही, जीवात्मा की अमरता तमव है । मृत्यु के समय, जीवात्मा अपन स्थूळ शरीर को त्याग देता है, और सूक्ष्म तथा मानसिक शरीरों के माध्यम के द्वारा, जीवात्मा अपने समस्त संस्कारों के सहित, अंतर्जन्त् में निवास करता है । स्थूळ शरीर के माध्यम का यह सांसारिक जीवन, जीवात्मा के अनवरत जीवन का केवल एक भाग है; उसके जीवन के अन्य भागों की अभिव्यक्ति अन्य संसारें। में होती है । अपने स्थूल शरीर की सामान्य इंदियों के द्वारा, मनुष्य जो कुल देख सकता है, प्रकृति उससे बहुत अधिक विस्तृत है । प्रकृति के

प्रच्छन्न भाग सूक्ष्मतर पदार्थ तथा शक्तियों के बने हैं । प्रकृति

पुनर्जन्म तथा कर्म गणावनिहि

के सूक्ष्म भागों को उसके स्थल माँग से विभाजित करने-वाली कोई खाई नहीं है। प्रकृति के सूक्ष्म भाग तथा स्थूल भाग परस्पर संबद्ध है। प्रकृति के स्थूल तथा सूक्ष्म भागों का अविच्छिन्न संबंध है, तथा दोनों का साथ-साथ आस्तित्व है । प्रकृति का स्थूल भाग मनुष्यों को दिखाई देता है, तथा उसके सूक्ष्म भाग उन्हें दिखाई नहीं देते। तो भी ये सूक्ष्म भाग स्थूल भाग से जुडे हुए हैं। वे दूर नहीं हैं; तो भी वे उसकी चेतना के लिये दुर्बोध्य हैं। इसका कारण यह है, की सामान्य मनुष्यों की चेतना मौतिक इंद्रियों के द्वारा कार्य करती है, अतः उसे स्थूल संसार ही दिखाई देता हैं। स्थूल संसार से अधिक सूक्ष्मतर संसारों को देख सकने में, भौतिक इंद्रिय अपर्याप्त है । सामान्य मनुष्य, अंतर्जगत् की आंतरिक भूमिकाओं से अज्ञात रहता है, तथा ध्वनियों से चेतनापूर्वक मानसिक सूक्ष्म संसार मनुष्य के सूक्ष्म शरीर से संबद्ध है तथा वह कोई संबंध नहीं रख सकता। अतः, व्यवहारिक दृष्टि से, अंतर्जगत्-, सामान्य मनुष्य के लिये, 'परलोक' ही सिद्ध होता है । प्रकृति के प्रच्छन तथा सूक्ष्मतर भाग के सूक्ष्म तथा मानसिक संसार- ये दो मुख्य भेद हैं; और वे मनुष्य के सूक्ष्म तथा मानसिक शरींग से संबद्ध रहते हैं | अतः समस्त प्रकृति सुविद्या के लिये, तीन भागों में विभक्त की जा सकती है (१) स्थल संसार, (२) सूक्ष्म संसार, तथा (३) मानसिक संसार । जब जीवात्मा स्थूळ शरीर धारण करके जन्म लेता है, तो वह स्थूल संसार में अपना जीवन अभिव्यक्त करता है। किंतु, जब वह स्थूल शरीर के बाह्य आच्छादन को त्याग देता हैं, तब भी उसके

श्रीमेहेरवावा को अखंड ज्योति

जीवन की अभिव्यक्ति, या तो सूक्ष्म शरीर के द्वारा, सूक्ष्म संसार में जारी रहती है, या मानसिक शरीर के व्दारा, मान-सिक संसार में ।

जो संस्कार एक जनम में प्रकट होने के छिए, विमुक्त होते हैं, उन सभी संस्कारों के किया में परिणत हो जाने के परचात् ही उसका स्थूल शरीर जीवन असामायिक मृत्यु के अभाव सामान्य नियम के कुछ अपवाद भी हैं।

सभी संस्कारों के कार्य में परिणत होने के पूर्व ही, कभी कभी जीवात्मा स्थूछ शरीर को त्याग देता है। उदाहरणार्थ जो मनुष्य आत्महत्या करता है, वह अपने जीवन की निश्चित अवधि को, छत्रिम ढुंग से संक्षिप्त कर देता है; और अपने कार्य में फलिन होने के लिये विमुक्त संस्कारों को। वह वीच में ही रोक देता है। ऐसी असामायिक मृत्यु के परिणाप स्वरूप, संस्कारों की अभिन्यक्ति, बीच में ही जब रोक दी जाती है, तब अस्वाभाविक ढुंग से मृत्यु को प्राप्त होनेवाला जीवात्मा, स्थूल शरीर त्याग देने के पश्चात् भी, संस्कारों की प्रेरक (Propelling) शक्ति के वशीभूत रहता है। जब संस्कारों का किया में पणित होना, इस प्रकार रोक दिया जाता है, तब मृत्यु के पश्चात् के जीवन में भी, अफलित संस्कारों का वेग बना रहता है। फलवः ऐसा जीवात्मा मृत्यु के पश्चात् भी स्थूल संसार की बस्तुओं की बहुत बुरी तरह इच्छा करता है।

कृत्रिम रीति से मृत्यु को प्राप्त हुआ जीवात्मा, स्थूल संसार की ओर प्रचंड आकर्षण तथा अरम्य प्रवृत्ति का अनुभव

करता है । वह स्थूल वस्तुओं के मोग की ऐसी प्रवल इच्छा करता है, कि वह जीवित मनुष्यों के स्थूल शरिरों के द्वारा अपनी इच्छाओं की तृप्ति करता है । पिशाच बाधा अत: ऐसे जीवात्मा को, जब शराब पीने की प्रचंड इच्छा होती है, तो इस इच्छा

की पूर्ति के लिये, वह अस्वाभाविक ढंग से प्रहण करता है। जब, वह स्थूल संसार में, किसी जीवित मनुष्य को शराब पीते देखता है, तो वह उसके स्थूठ शरीर से अपने आपको युक्त करके उसपर अपना अधिकार जमा लेता है, और उस मनुष्य के दारा, वह अपनी स्वयम् की इच्छा पूरी करना है। इसी प्रकार, यदि वह जघन्व तथा भयंकर क्रोध का अनुभव करना चाहता है, तो वह स्थूल संसार के कुद्र मनुष्य के दारा, अपने कोध को व्यक्त करता है। ऐसे मृत जीवात्मा अपने ही समान संसारवाले जीवित मनुष्यों से मिलने तथा उन्हें उत्पीड़ित करने का सदेव अवसर खोजते रहते हैं। और जितने लम्बे समय तक, स्थूल संसार से अपना सम्पर्क वनाय रखने का वे यतन करते हैं । मृत्यु के पश्चात् जीवात्मा का स्थूल जगत से यदि क्षीण से क्षीण संबंध भी शेष रहेगा, तो वह आत्मा के स्वाभाविक जीवन की अगात के लिये, एक घातक विध्न सिद्ध होगा। और जो इस आनिश्चित अवस्था के शिकार हो जाते हैं, व खास तौर से अमागे हैं, क्योंकि जीवित मनुष्यों के शरीरों के द्वारा, अपनी स्थूल इच्छाओं की अस्वामाविक पूर्ति करके, वे अपने आपको तथा औरों को अनावश्यक पाँडा पहुंचाते हैं। एस जमाग आत्माओं की अपेक्षा, अन्य आत्माओं का मृत्यु के

बाद का जीवन अधिक सम तथा निर्विन्न होता है । सामान्यतः मृत्यु तभी होती है, जब उसके वे तमाम संस्कार कायोन्वित हो जाते हैं, जिन्हें फलित मृत्यु मे दो जीवनों करने के लिए, वह जन्म लेता है। के बीच के अवकाश . जब जीवात्मा अपने स्थूल शरीर का काल का आरंभ परित्यांग करता है, तो स्थूल संसार से होता हैं। उसका पूर्ण संबंध-विच्छेद हो जात है, यद्यपि संसारिक जीवन में , जो संसार वह संचित कर चुका होता है, उन समस्त संस्कारों के सहित, उसका अहम् तथा उसका मन सुराक्षित रहता हैं। बाधा पहुँचानेवाले प्रेतारमाओं के विपरीत, सामान्य प्रेतात्मा स्थूळ जगत से कोई संबंध न रखने की बने तक चेष्ठा करते हैं। वे परिवर्तित परिस्थितियों द्वारा निर्धारित सीमाओं को शीघ्र ही खाकार कर लेत हैं: और कर्त्तव हीनता (state of subjectivity) की अवस्था में, चले जाते हैं। इस अवस्था में, पार्थिव जीवन में किये गये कार्यों तथा उन कार्यों से संबद्ध संस्कारों का, मन ही मन स्मरण, तथा पुनारवलोकन की किया होती रहती है। इस प्रकार, मृत्यु से, विश्राम का, प्रारंभ होता है। इस विश्राम-काल में, चेतना कार्य के स्थूल क्षेत्र से वापस समेट ली जाती है। समाप्त होनेवाले स्थल जीवन तथा आरंभ होनेवाले स्थल जीतन के बीच का अवकाश-काल मृत्यु के द्वारा प्रारंभ होता है।

### भाग २ रा नरक और स्वर्ग

मृत्यु के समय, जीवात्मा अपने पांच-भौतिक शरीर को त्याग देता है। अतः मृत्यु के पश्चात्, स्थूल संसार का कोई ज्ञान नहीं रह जाता, क्योंकि स्थूल जगत् मृत्यु के परचात् का ज्ञान स्थूल शरीर पर पूर्णतः निर्भर जीवन की तन्द्रावस्था रहता है। यद्यपि स्थूल जगत् की चेतना का इस प्रकार अंत हो जाता है, तथापि स्थूल जगत् के अनुभवों के संस्कार, मानसिक शरीर में, सुरक्षित रहते हैं; और वे संस्कार अर्ध-सूक्ष्म क्षेत्र के द्वारा, अपने आपके ब्यक्त करते रहते हैं । एत्यु तथा दितीय जन्म के वीच के अवकाश-काल में, जीवात्मा की चेतना इन संस्कारों की ओर आकुष्ट होती है । परिणामन:, संचित संस्कारों का पुनरुउजीवन तथा तत्संबंधी अनुभवों का पुनर्जागरण प्रारम्भ होता है। औसत मनुष्य सूक्ष्म वातावरण से अज्ञात रहता है। वह पूर्णतः मनोगत अवस्था (Subjectivity) में मग्न हो जाता है । वह, पुनजोग्रत संस्कारों के जीवन में, लीन हो जाता है।

पार्थिव जीवन में होनेवाले सुख-दुख के अनुमर्वो की-अपेक्षा, मृत्यु के परचात के जीवन में होनेवाले सुख तथा दुख के अनुमव अधिक तीव्र होते हैं। तीव्रीभूत यंत्रणा

तथा आनन्द की मनोगत अवस्थाएं (Subjective States) क्रमशः नरक तथा स्वर्ग कहलाती है । नरक अरेर स्वर्ग मन की अवस्थाएं हैं ' जरेर और स्वर्ग मन की अवस्थाएं हैं ' उन्हें स्थान नहीं समझना चाहिये । यद्यपि मानसिक दृष्टि-कोण से, जीवात्मा के लिये उनका बड़ा भारी महत्त्व है, तथापि ये अवस्थाएं भी, दृइय-संसार के स्थूल तर अम के भीतर, सूक्ष्म तर अम ही हैं । नरकावस्था तथा स्वर्गीवस्था में, इच्छाएं अत्यधिक तीव

हो जाती हैं, क्योंकि उन्हें, इन अवस्थाओं में, स्थूल शरीर के स्थूल शरीर के परि-रयाग के अनन्तर इच्छाएं तथा अनुमव तीव हो जाते हैं। अस्थेत तीव हो जाते हैं। पार्थिव जीवन

में, इच्छाएं तथा उनसे उत्पन्न आनन्द एवं यंत्रणाएं, स्थूल शरीर के माध्यम के द्वारा, अनुमव की जाती हैं | कहना न होगा, कि जीवारमा अपने पार्थिव जीवन में, अपने उच्चतर शरीरों का भी उन्योग करता है | किंतु, पार्थिव जीवन में, आरमा की चेतना, स्थूल शरीर की चेतना से बद्ध हो जाती है; अतएव, चेतना की क्रियाएं एक ज्यादा भ्रमावरण को पार करती हैं | परिणामत:, उनकी शाक्ति सजीवता तथा तीव्रता में उसी प्रकार कमी आ जाती है, जिस प्रकार, मोटे काँच को पार करके आने पर, प्रकाश की किरणें अधिक क्षीण हो जाती हैं | श्ररीर में निवास करने के समय, इच्छाओं

और अनुभवों की तीवता कम हो जाती है, किंतु शरीर का निवासालय त्याग देने पर, इच्छाओं और अनुभवों की तीवता बढ़ जाती है।

स्थूल क्षेत्र में, इच्छाओं की तृप्ति के लिये इच्छा के बाह्य विषय की आवश्यकता होती है, किंतु स्वर्गावस्था में, इच्छाएं पूरी करने के लिये, किसी बाह्य पदार्थ स्वर्गावस्था में विचार की जरूरत नहीं पडती; केवल बाह्य के द्वारा इच्छाओं की पदार्थ के चिंतन से ही, इच्छाओं की वृप्ति होती है । पूर्ति की जाती है। जैसे, यदि कोई मनुष्य उन्कृष्ट संगीत सुनने की इच्छा करता है; तो वह उत्कृष्ट संगीत का मन-ही-मन चिंतन करके, संगीत सुनने का आनन्द प्राप्त करता है । स्थूल क्षेत्र में किसी मौतिक साधन के द्वारा. संगीत की ध्वनि के गुंजन की कल्पना करने से ही, काम चल जाता है। पार्थिव जीवन में भौतिक ध्वनियों के वास्तविक श्रवण से जो आनन्द प्राप्त होता है, उसकी अपेक्षा, संगीत के काल्पानिक विचार से प्राप्त होनवाला आनन्द, मृत जीवात्मा के लिये, कहीं ज्यादा होता हैं। स्वगावस्था में, इच्छाओं और इच्छाओं की पूर्ति के बीच, कोई रूका-वटें नहीं, क्योंकि कल्पना या भावना के द्वारा, आत्म-तृप्ति का आनन्द सदैव सुलभ रहता है, इच्छाओं की पूर्ति किसी बाह्य भौतिक सामग्री पर अवलंबित नहीं रहती ।

सच तो यह है, कि पार्थिव जीवन में भी, कुछ मनुष्य, बिना किसी स्थूल पदार्थ पर अवलंबित हुए, अपनी इच्छाओं की तृप्ति का आनं: प्राप्त कर सकते हैं। जैसे बीथोव्हन

(Beethoven) बिलकुल बहरा होते हुए भी, केवल कल्पना के ही द्वारा, अपने स्व-रचित गीतों के श्रवण का अतीव पृथ्वी पर स्वर्ग। आनन्द प्राप्त कर सकता था। आलं-कारिक भाषा में, यों कह सकते हैं, कि पृथ्वी पर ही स्वर्गावस्था में था। इसी तरह, जो मनुष्प प्रेम-भाव से अपनी प्रियनमा का मन-ही-मन ध्यान करता है। वह अपनी प्रियतमा की उपस्थिति के अमाव में ही, केवल उसकी स्मृति तथा चिंतन के द्वारा सुख प्राप्त करता है। किंतु, मृत्यु के परचात्, स्वर्गावस्था में, काल्पनिक तृाप्ते से प्राप्त, इस प्रकार का आनन्द, सैकडों गुना अधिक होता है, क्योंकि चेतना, बाह्य स्थूल शर्रार के भार से, मुक्त रहती हैं।

कुछ इच्छाएं ऐसी होती हैं, जिनकी पूर्ति के लिये, स्थूल शरीर को, प्रत्यक्ष रूप से स्थूछ पदार्थों को अधिकृत करके, उन्हें भोगने का आवश्यकता पडती है। तामसिक इच्छाओं से कामुकता, अत्याहार, तथा मदिरा-सेवन नरकावस्था की की तामसी इच्छाएं इसी प्रकार की हैं। उत्पत्ति होती है। इन इच्छाओं की तृष्ति के लिये, मौतिक पदार्थ को अधिकृत करने, तथा उन पर आसक्त होने की भावना प्रधान रहती है। अतः ये इच्छाएं विशेषतः पार्थिव हैं। उन इच्छाओं में, योग्य वस्तु के संपर्क से उत्पन्न होनेवाली संवेद-नाओं, एवं उत्तेजनाओं का ही प्राधान्य नहीं रहता; किंतु उनके भोग से शरीर में जो संवेदनाएं तथा उत्तेजनाएं उत्पन्न होती हैं, वे भी अत्यधिक होती हैं। इन तामसी इच्छाओं से, नरकावस्था की उत्पत्ति होती है। हो हो हो हो है कि कि कि

सात्विक इच्छाओं की अपेक्षा तामसिक इच्छाओं में कोरी संवेदनाएं (Sensations) अनन्त गुना अधिक होती हैं । स्थूल इच्छाओं की संवेद-तामसिक तथा सात्विक इच्छाओं में अंतर मूल्य से सर्वथा शून्य होती है ।

साखिक इच्छाओं में, जैसे संगीत की इच्छा में, मौतिक ध्वानियों से इंद्रिय-संपर्क की चाह अवस्य रहती हैं, किंतु मनुष्य इन ध्वनियों को, स्वतंत्र रूप से महत्व नहीं देता। सौंदर्य व्यक्त कर सकने की अपनी योग्यता के ही कारण, ये ध्वनियां उसके ठिये महत्व की चीजे होती हैं। इसी प्रकार, उपदेश सुनने की इच्छा का, जब मन पर अधिकार होता है, तो वह ध्वनिजन्य संवेदना के छिये नहीं, किंतु, उपदेश-ध्वनियों से प्राप्त होनेवाले बौद्धिक अर्थ तथा भाव-पूर्ण प्रभाव के छिये ही होता है।

यह स्पष्ट है, कि साखिक इच्छाओं में कोरी संवेदनाओं का गौण स्थान है संवेदनाओं पर अवलंबित विचार तथा भाव का प्रधान महत्व है। किंतु ताम-तामसिक इच्छाओं सिक बच्चाओं में भौतिक पदार्थ से

में शारीरिक संवेद-नाओं का स्थान।

भाव का प्रधान महत्व है । किंतु ताम-सिक इच्छाओं में, भौतिक पदार्थ से संबद्ध कोरी संवेदनाएं तथा उनके शारी-रिक भोग से उत्पन्न होनेवाली उत्तेजनाएं

ही प्रधान-तत्व होती हैं |तामसिक इच्छाओं के भोग में, भौतिक शरीर की प्रतिसंवेदनाओं (Organic sensations) का ही प्रधान हाथ रहता है; और शारीरिक प्रतिसंवेदनाओं की प्रधानता के कारण, निकृष्ट,

इच्छाओं में, जीवात्मा अपने को, अत्यंत प्रबलता तथा स्पष्टता के साथ, स्थूल शररि समझता है। सात्विक डच्छाओं में, शारीपिक प्रांतसंवेदनाओं का प्रमुख हाथ रहताः अतः, जीवात्मा, उतनी श्रवलता तथा तीव्रता के साथ, अपने को स्थूल शरीर अनुभव नहीं करता।

हीन इच्छाओं की तृति या अतृति से प्राप्त होनेवाले अनु-भवों का प्रायः सारा महत्व शारीरिक संवेदनाओं में ही

सनिहित हैं। अतः, तामसिक इच्छाओं के मोग में, वैसी पूर्णता का अनुभव अप्राप्यता के कारण, कदाचित् ही होता है, जैसी केवल विचार और कल्पना के बलपर, साध्विक इच्छाओं के भोग में होता है | तामासिक

स्थूल पदार्थ की तामसिक इच्छाओं की अतृप्ति।

इच्छाओं का यह लक्षण है, कि वे स्थूल पदार्थ पर अधिकार जमाने तथा उसे भोगने का आम्रह करती है । स्थूळ पदाथे का कोई भी काल्पनिक विचार, स्थुठ पदार्थ को ग्रहण करने की उनकी प्रवृत्ति को तीव्र करने में सहायक होता है। चूँकि सक्ष्म संसार में हीन इच्छाओं के स्थुल योग्य पदार्थ अप्राप्य होते हैं, अतः इन इच्छाओं के कारण, अतृष्ति-जन्य दुख का अत्यंत तीक्ष्ण अनुभव होता है। जिस प्रकार सात्विक इच्छाओं के पुनःस्मरण-जन्य अनुभव से, स्वगोवस्था के सुखों की उत्पत्ति होती है, उसी प्रकार, तामसिक इच्छाओं की पुनःस्मृति से, प्राप्त अनुभव से, नरकावस्था के दुखों की उत्पत्ति होती है। जिस प्रकार इस संसार में तामसिक इच्छाओं के फल-

म्वरूप, सुख की अपेक्षा दुख का भार अधिक हो जाता है,

उसी प्रकार, मृत्यु के पश्चात् के जीवन में भी, इन तामसिक इच्छाओं के पुनः पुनःस्मरण से प्राप्त होनेवाले अनुभर्वो में, सुख की अपेक्षा दुख का भार नरक की यंत्रणाएं अधिक होता है, और इस प्रकार, तथा स्वर्ग के आनंद नरकावस्था अस्तित्व में आनी है। और, जिस प्रकार, इस संसार में, सात्विक इच्छाओं के परि-णाम स्वरूप, दुख की अपेक्षा सुख का भार अधिक हो जाता है, उसी प्रकार, मृत्यु के पश्चात् के जीवन में भी, सूक्ष्म इच्छाओं के पुनःस्मरण से प्राप्त होनेवाले अनुभवों में, दुख की अपेक्षा सुख का भार अधिक होता है, जिसने स्वर्गान वस्था की उत्पत्ति होती है। किंतु स्वर्ग और नरक की अवस्थाएं दोनों बंधन की अवस्थाएं हैं, क्योंकि वे दोनों सुख और दुख के दुन्हों के अधीन हैं। इन दोनों अवस्थाओं सक्षम संसार में की अवधि, संचित संस्कारों के गुण, परि-समय। माण तथा बल के दारा, निर्दिष्ट होती है।

चेतना की मनोगत अवस्था (subjectivity) की अधि-कता के कारण, सुक्ष्म संसार का समय, स्थूल संसार के समय से भिन्न होता है। यद्यपि सूक्ष्म संसार का समय स्थूल संसार के समय के सददा नहीं होता, तथापि सूक्ष्म संसार-वास की अवधि, उन्हीं संस्कारों के द्वारा निर्द्धि होती है, जो स्थूल-संसार में संचित किये जाते हैं। महत्व की बात तो यह है, की नरकावस्था तथा स्वर्ग वस्था, कोई स्थायी अवस्थाएं नहीं हैं, तथा जीवन में, ज्योंही उनका कार्य पूरा हो जाता है, स्योंही इन दोनों अवस्थाओं का अंत हो जाता है।

वासना जैने स्थूल कामेच्छा तथा तउजन्य घृणा तथा कोध के परिणाम-स्वरूप, भ्रम तथा दुख संस्कारों का का जीवन उत्पन्न होता है | ऐसे जीवन पुनरुज्जीवन की अधिकता नरकावस्था है | तथा आदर्शात्मक आकांक्षाएं, सौंदर्यानुराग, कलांप्रेम, वैज्ञानिक, अमिरुाचे तथा परहित-परायणता जैसी सात्विक इच्छाओं (तथा उनसे उत्पन्न होनेवाला व्यक्तिगत प्रेम तथा मानव-प्रेम जैसे भावों। के परिणाम-स्वरूप, आनंद तथा विवेक का जीवन उत्पन्न होता है। ऐसे जीवन की अधिकता स्वर्गावस्था है। स्वर्गावस्था तथा नरकावस्था, अनेक मनुष्यों के लिये, पार्थिव जीवन के अनुभवों की ही। पुनरावृत्ति रहती है। पर्थिव जीवन के अनुभव, मानसिक शरीर पर, जो संस्कार संचित कर देते हैं, उन्हीं के पुनरुज्जीवन के व्दारा, जीवात्मा एक प्रकार का विश्राम अनुभव करता है । इन अवश्याओं की अवधि तथा प्रकार, स्थूळ शरीरगत पार्थिव जीवन के अनुभवों की अवधि तथा प्रकार पर अवलेबित रहते हैं।

जब साउंड-बाक्स की सुई, प्रामोफोन रिकॉर्ड पर अंकित प्रत्येक चक्र-पंक्ति को पार करती हुई, पूरी घूम चुकती है, तब जैसे प्रामोफोन रिकॉर्ड हटा लिया नरक और स्टर्ग की समाप्ति। पार्थिव जीवन द्वारा चिन्दित संस्कारों पर, चेतना का विचरण पूरा हो जाता है, तब नरकावस्था तथा स्वगावस्था का अंत हो जाता है। रिकॉर्ड में मरे जानेवाले प्रारंभिक गीत का जैसा प्रकार रहता है, वैसा ही प्रामोफोन में बजनेवाले गीत का प्रकार रहता

है। इसी माँति, मौतिक संसार में, स्थूल-शरीर के द्वारा, मनुष्य जैसा जीवन व्यतीत करता है, उस जीवन के गुण-धर्म पर, मृत्यु के पश्चात् जीवन के तीव्र तथा वर्षित अनु-भवों का गुण-धर्म अवलंबित रहता है। इस दृष्टिकोण से, स्वर्ग तथा नरक, मनुष्य के पार्थिव जीवन की छाया हैं।

यदि स्वर्ग और नरक, भूतकालीन पार्थिव जीवन की कोरी मानासिक स्मृति में ही सन्निहित होते, तो उनके द्वारा, पार्थिव अनुभवों का सिहावलोकन या पुनर्निरीक्षण। स्मृति मानों अतीत की घटनाओं की कालपनिक पुनरावृत्ति मात्र होती। स्वर्भ

और नरक की इन पश्चात् मरणाग्स्थाओं में, चेतना आराम के साथ तथा प्रभावशाली रोति से, पार्थिव-जीवन-संचित पुनर्जीवित संस्कारों का सिंहावलोकन तथा निरक्षिण करने में समर्थ रहती है। संस्कारजन्य अनु-भवों की तावना के कारण, चेतना उनके गुणों की सुविधापूर्वक जाँच करती है; और उस जाँच का परिणाम भी अच्छा होता है। पृथ्वी पर, अधिकांश मनुष्यों की चेतना, प्रधानतः वस्तुनिष्ठ (Objective) तथा अग्र द्र्शी (Forward Looking) हुआ करती है, तथा अपूर्ण संस्कारों के दवाव के कारण, उसे वर्तमान में या भविष्य में, नंस्कारों की तृप्ति की संभावना से ही विशेष प्रयोजन रहता है। किंतु मृत्यूत्तर जीवन में, अधिकांश मनुष्यों की चेतना, प्रधानतः मनोगत (Subjective) तथा अत्तीतदर्शी (Retrospective) हुआ करती है;

श्रीमेहेरबाबा की अखंड ज्योति

तथा आगे बढानेवाळे संस्कारों के अभाव के कारण, वह भूतकाल के महत्व के सिंहावलोकन तथा परीक्षण में, मग्न रहती है, उसी प्रकार, जिस प्रकार अतीत-स्मृतियों (Reminiscences) के निरीक्षण में।

पार्थिव जीवन में परिवर्तनशील परिस्थितियों के प्रति तुरंत उत्तर देने की आवश्यकता के कारण, चित्त सदैव अशांत तथा उद्दिप्न रहा करता है। विंतु मृत्यु सिनेमा का साहरय। के परचात के जीवन में, परिवर्तन शील बाह्य परिस्थितियों का अभाव रहता है; अतः उनके प्रति तुरंत उत्तर देने की आवश्यकता न रहने के कारण चित्त अपेक्षाकृत अधिक विश्रांति तथा अवकाश का अनुभव करता है: तथा मृत्यूत्तर जीवन में, पार्थिव जीवन की संग्रहीत पूरी अनुभव-सामग्री भी अवलोकन सुलभ रहती है। पार्थिव जीवन में. समस्त अनुभवों की स्मृति संभव नहीं रहती; किंतु मृत्यूत्तर जीवन में संग्रहीत अनुभव अल्यधिक स्पष्ट हो जाते हैं। मन के िनेमा फिल्म पर, समूचे पार्थिव जीवन के अनुभवों के चित्र अंकित हो चुके रहते हैं । सिनेमा के परदे पर, जैसे चित्रित दृश्यों के विस्तृत तथा वार्धितरूप विश्राम-पूर्वक देखे जाते हैं, उसी प्रकार, मनोगत (subjectivised) चतना के पडदे पर, पार्थिव जविन के अनुभवों के सांसारिक चित्रों का विस्तृत तथा वर्धितरूप प्रगट होता है। इस प्रकार, अपने आरंभिक पार्थिव जीवन का अध्ययन करने के लिये, चेतना को पर्याप्त समय तथा अवकाश रहता है।

पार्थित्र जीवन में जो अनुभव संचित हो जाते है, नरका-वस्था तथा स्वर्गावस्था में, उन्हीं अनुभवों का पाचन (assimilation) होता है | परिणामत:, पार्थिव अनुभवों का जीवात्मा पचे हुए अनुभवों तथा मौतिक परिपाक । शरीर को लेकर, दूसरा जन्म आरंभ करता है | मृत्यूत्तर जीवन में, तीव्र आनंद प्रचंड पीडा की शक्ति से, जाँच पड़ताल तथा समालोचनात्मक सिंहावलोकन के द्वारा, जीवात्मा जो सबक सखिता है, वह मानसिक शरीर पर, प्रबल रूप से अंकित हो जाता है। यह सबक या शिक्षा-सार, दूसरे जन्म में सक्रिय चेतना के विधान में, आंत-रिक प्रेरणा या अंत: ज्ञान के रूप में त्रिद्यमान रहता है। हाँ, पूर्वेजन्म की जिन घटनाओं से, शिक्षा प्रहण की जाती है, उन घटनाओं के विस्तृत स्मरण का लोप अत्रश्य हो जाता है। मृत्यूत्तर जीवन में, मन जो शिक्षा प्रहण करता है, वही शिक्षा उसके दूसरें जन्म में अंतःप्रेरित सहज बुद्धि के रूप में विद्यमान रहती है। पूर्वजन्मार्जित विभिन्न अनुभवों के समुदाय से छने हुए ज्ञान का सार ही विकसित अंतःप्रज्ञा (intuition) है।

भिन्न भिन्न जीवात्मा, अंतःप्रज्ञा के विभिन्न अंश लेकर, नन्म लेते हैं । यह अंतःप्रज्ञा, पार्थिव जीवन के व्यापारों तथा उद्यमों को आरंभ करने के लिये, मानों

वस्था तथा स्वर्गावस्था का हाथ।

उत्पादन में, न्रका- पूँ नी है | एक दृष्टि से, अंतः प्रज्ञा विगत अनुभवों का उत्पादन है, तथा अंतःप्रज्ञा अंत:करण के कोष में वृद्धि करती है |

किंतु अंतः प्रज्ञा को कोई नवीन उपलब्धि न मानकर, जीवारमा

श्रीमेहेरवावा की अखंड ज्योति

में पूर्व से प्रवुष्त रूप से विद्यमान ज्ञान का उद्घाटन मानना, अधिक युक्ति संगत होगा । इस गंभीरतर दृष्टि से, पार्थिव जीवन के अनुभव तथा मृत्यूत्तर जीवन की अतीताव-लोकन की किया-दोनों, रहनेवाले अंतःप्रज्ञा को, कमशः सतह पर लाने में, केवल क्षाह्य सहायक होते हैं। पार्थिव जीवन एवं उसके अनुभवों के समान ही, मृत्यु क पश्चात् के जीवन की स्वर्ग-नरकावस्थाएं मी, जीवात्मा का परमात्मा की ओर को जानेवाली यात्रा के अधिच्छेद्य विमाग तथा घटनाएं हैं।

# पुनर्जन्म तथा कर्म---

the little man and the state

### भाग ३ रा के मिन के

#### पूर्व-र्जावन का अस्तित्व तथा स्मृति

आत्मा के जीवन तथा उसके पुनर्जन्म संवंधी इंद्रिया-तांत सत्यों क'; जिन्हें प्रत्यक्ष ज्ञान है; वे अपनी निर्मल प्रज्ञा के द्वारा, यह जानते हैं, कि तथाकथित जन्म स्थूल क्षेत्र में जीवात्मा का केवल अवतरण है। जन्म तथा मृत्यु जीवात्मा जन्म तथा मृत्यु की घटनाएं के अनवरत जीवन के केवल विराम-चिन्ह हैं। जन्म तथा मृत्यु जीवन-धारा के दो प्रवेश द्वार हैं, जिन के द्वारा

वह एक कार के जीवन को स्थाग कर, दूसरे प्रकार के जीवन में प्रवेश करती है। जीवात्मा के महानतर जीवन के

लिये, जन्म तथा मृत्यु के बीच का जीवन-काल, जीवात्मा के लिये, जितना आवश्यक है, उतना ही आवश्यक उसके लिये मृत्यु तथा जन्म के बीच का जीवन-काल है।

कुछ लोग मृत्यु को वैयांक्तक अस्तित्व का अंत समझते हैं, तथा कुछ लोग शरीर के जन्म को, वैयाक्तिक अस्तित्व का आरंभ मानते हैं, दोनो तरह के लोगों के मन में, उनकी भ्रांत-धारणा तथा उनके विवेक-सम्मत अंतः प्रज्ञा की दृष्टी में अंत:प्रज्ञा ( rationalised intuition ) के अद्भूत आवश्यकताएँ बीच ंधर्ष रहता है। मौतिक सुख-समुद्धि में, कुछ लोग सौभाग्यशाली है, तथा कुछ लोग दुभो-ग्यग्रस्त हैं ! वैगक्तिक न्याय के दृष्टि-कांण से, मनुष्यों के भाग्य की असमानता समस्त सृष्टि-प्रयोजन के औचित्य तथा न्यायपूर्णता के विपरित माऌम होती हैं | संसार में सज्जन कमी-कमी कष्ट भोगते दिखाई देते हैं; तथा दुष्ट जन आनन्दो-छास तथा आमोद प्रमोद करते दिखाई देते हैं । इन दृश्यों को देख कर, यह मानने में बडी-बडी काठेनाइयाँ आ खडी होती हैं, कि जीवन किसी दिव्य तथा अनन्त उद्दश्य की पूर्ति के छिये है।

यदि इन कठिनाइयों का कोई गंभीर स्पष्टीकरण प्राप्त न हो, तो मानगमन काष्ट्रप्रद उठझनों तथा जटिल प्रथियों स प्रस्त हो जाय | जीवन-संबंधी उसका भभीर स्पष्टीकरण का स्वीकार करने की स्वाभ विक प्रवृत्ति स्वरूप मनुष्य अत्यंत निर्दय तथा मनुष्य-द्वेषी हो जाय | मनुष्य का नर्दय तथा मनुष्य-द्वेषी बन जाना, मृत्यु से उत्पन्न होनेवाउे

श्रीमेहेरवाबा की अखंड ज्योति

महान् से महान् शोक की अपेक्षा मी, अधिक बुरा होगा। अनेक विरोधी दश्यों के होते हुये भी, मनुष्य में एक अंतर्जन्य प्रवृत्ति हैं, जिस से प्रेरित होकर, वह जीवन की यथार्थता तथा मूख्य पर, गंभीर तथा अटरु श्रद्धा रखता है । मनव मन, अधिकांश में उन गंभीर स्पष्टीकरणों को स्वीकार कर छेता है, जो उसकी आत्मा के गंभीर नियम से मेळ रखते हों । कुछ मनुष्य ऐसी स्पष्टीकरणों का विरोध भी करते हैं । किंतु उनका विरोध बह्य तथा कुत्रिम होता है ।

जीवात्मा की अमरता के तथ्य को प्रत्यक्ष रूप से जानने-वालों की अपेक्षा, पुनर्जन्म के तथ्य को प्रत्यक्ष रूप से जानने वाले और भी कम हैं। जीवात्मा के नये मस्तिष्क का मानसिक हारीर में, गत जीवनों की परिणाम।

स्मृतियां संचित तथा सुराक्षेत रहती

हैं; किंतु उन पर आवरण पड़ा ग्हता है। यही कारण है, कि सामन्य मनुष्यों की चेतना में, ये स्मृतियां प्रगट नहीं होती। जब आत्मा अपना स्थूळ-शरीर त्यागता है, तो वह नया मस्तिष्क प्राप्त करता है; और उसके सामान्य जागरण की चेतना, मस्तिष्क की क्रियाओं के अनुसार, कार्य करती हैं। सामान्य परिन्थितियों में, वर्तमान जीवन की स्मृतियां चेतना में प्रगट हो पाती हैं, क्योंकि विगत जीवनों में अन्य मस्तिष्कों के द्वारा संचित होनेवाले अनुभवों की स्मृतियों के प्रगट होने में, नवीन मस्तिष्क एक विघ्न सिद्ध होता है।

नवीन मस्तिष्क के द्वारा उत्पन्न विन्न क रहते हुये भी, पूर्वजन्म की कुछ स्मृतियां, वर्तमान जीवन में, चुपचाप घुस

आती हैं। ये स्मृतियां स्वप्नों के रूप में प्रगट होती हैं। ऐसे स्वप्न वर्तमान जीवन की सहायता पूर्व-जन्मों से नहीं समझाये जा सकते। कोई की स्मृति। मनुष्य, अपने स्वप्नों में, ऐसे मनुष्यों को

देखता है, जिन्हें वर्तमान जीवन में, उसने कभी न देखा हो; बहुधा ऐना होता है कि स्वप्न में प्रगट होनेवाळे मनुष्य, वे मनुष्य होते हैं, जिनसे वह अपने पूर्वजन्म में मिळा होता है। किंतु, ऐसे साधारण स्वप्न पूर्व जीवन की स्मृति नहीं समझे जा सकते; ऐसे स्वप्नों से, केवळ यही प्रगट होता है, कि स्वप्न में कार्य करनेवाळी कल्पना, मनुष्य के विगत जीवनों से ली गयी सामप्रियों से अमाणि 1 हुई है। गत जीवनों की वास्तविक स्मृति, वर्तमान जीवन की अतीत स्मृति की नाई, सुस्पष्ट, स्थिर तथा असंदिग्ध होती है। जब पछिछे जीवनों की ऐसी स्मृति, किसी मनुष्य को प्राप्त होती हैं, तो उसे इस विषय में जरा भी शंका नहीं रह जाती. कि वह, अन्य मनुष्यों के साथ, अनेक जीवनों में रह चुका है। जिस प्रकार, अपने वर्तमान जीवन के जोते हुए भाग पर, वह नंदेह नहीं कर सकता, उसी प्रकार, वह अपने पूर्व-जन्मों के जीवन पर संदेह नहीं कर सकता।

बहु संख्यक विशाल जन-समुदाय, अस्तित्व के स्थूल-क्षेत्र से, ऐसा बँधा हुआ रहता है, कि वह इंद्रियातीत तथ्यों पर संदेह तक नहीं करना । ऐसे लोगों विगत जीवनों की समुति की प्राप्ति ! की तुलना में, अपने पूर्वजन्मों का समरण कर सकनत्राले लोगों की संख्या बहुत थोड़ी होती है | चेतना जत्र तक स्थूल शरीर तथा

श्रीमेहेरवाबा की अखंड ज्योति

मस्तिष्क की कियाओं से बद्ध रहती है, जब तक नवीन मस्तिष्क की सीमाओं के कारण, पूर्व-जन्म को स्मृति की प्राप्ति में, रुकाव्ट पैदा हो जाती है। किंतु, जब मास्तिष्क के द्वारा निर्धाण्ति सीमाओं से, चेतना मुक्त हो जाती है, तो वह मानसिक शरीर में संप्रहीत विगत जीवन की स्मृतियों की पुनःप्राप्ति तथा पुनःप्रतिष्ठा कर सकती है। किंतु, इन स्मृतियों के उद्घाटन तथा उपछाब्ध के छिये, बहुत कुछ अंशों में, अनासाक्ति एवं ज्ञान की आवश्यकता होती है। आध्या-सिकता में उन्नत मनुष्यों में ही, ऐसी अनाशाक्ति तथा ज्ञान विकसित होते हैं। जो आध्यात्मिकता में पूर्णतः सिद्ध नहीं हुए रहते, तथा जो मध्यवर्ती आंतरिक भूमिकाओं को ही पार करते रहते हैं उन्हें भी, निङ्चित तथा स्पष्ट रूप से, विगत जीवनों। की स्मृतियां प्राप्त हो जाती है।

कुछ असाधारण तथा विरले अपत्र'दों के अतिरिक्त, विगत जीवनों की स्मृति तब तक प्राप्त नहीं होती, जब तक मनुष्य

पिछले जीवनों की स्मृति का अभाव आध्यास्मिक उत्तति में बाधक नहीं होता। आध्यात्मिक दृष्टि से पर्याप्ततः उन्नत नहीं हो जाता । जीवन के नियमों के द्वारा निर्धारित यह हार्त, जीवन के अवाध आध्यात्मिक विकास के लिये, सहायक सिद्ध होती है । उत्परी दृष्टि से देखने पर

माछम होता है, कि पिछले जीवनों की स्मृति का अमाव बड़ा भारी नुकसान है, किंतु यथार्थ में, वह कोइ नुकसान नहीं है। अनेक वातों में, आध्यात्मिक विकास-कम की अग्र-गति को निर्दिष्ट करने के लिये, पिछले जीवनों की जानकारी आवश्यक नहीं है। आध्यात्मिक विकास का अर्थ है,

अंतः प्रज्ञा के द्वारा अनुभूत सर्वोच्च मूल्यों की प्राप्ति के लिए, जीवन को व्यवस्थित तथा निर्दिष्ट करना। जीवन को भूतकाल के द्वारा निर्दिष्ट करना आध्यात्मिक उन्नति नहीं है। अनेक मनुष्यों की आध्यात्मिक उन्नति के लिये, वर्तमान जीवन का अतीत-स्मृति भी बाधक सिद्ध होता है। जीवन की बदलती हुई परिस्थितियों की आध्यात्मिक आवश्यकता की पूर्ति में, वर्तमान जीवन की बीती घटनाओं की याद, कई मनुष्यों के लिये, एक रुकावट साबित हाता है। एक अर्थ में मुक्ति की समस्या भूतकाल से मुक्ति पाने की समस्या है। जीवन और मृत्यु के चक्र से बँधे हुए मनुष्यों के वर्तमान जीवन का कठोरता-पूर्वक नियंत्रण तथा रूप-निर्धारण उनका भूतकाल ही करता है।

जिस मनुष्य की आध्यासिक उन्नति नहीं हुई है. यदि वह असंख्य पिछले जन्मों की यद ने लाद दिया जाय, तो उसका जावन सैकडों गुना अधिक जटिल्ताओं से जटिल हो जाय । पिछ रे जीवन की यद के परिणाम-स्वरूप, वह विभिन्न मनुष्यों को विभिन्न रूपों और पृष्ट भूमियों में देखकर, वह चौंधिया जायगा । पिछलं जी नों के विस्मरण से, मनुष्य इन उल्झनों से बचा रहता है । षिछलं जीवनों की स्मृति के अमाव के कारण एक निझ्चित प्रसंग तथा परिमित व्यवस्था के अनुसार उसकी दृष्टि में मनुष्य एवं उसके कार्य दिखाई देते हैं । मनुष्यों और उनके कार्यों के वर्तमानकालान जान के अनुसार यह अर्थ नहीं हैं, कि वर्तमान जीवन सं वह जो ज्ञान प्राप्त

. 298

श्रीमेहेरवावा की अखंड ज्याति

करता है, उसी क द्वारा, उसके कार्य तथा संबंध पूर्णतः निर्दिष्ट होते हैं । उसके पिछले जीवन की घटनाओं का मी, अज्ञात तथा निश्चित रूप से, उसके कार्यों तथा संबंधों को निर्दिष्ट करने में हाथ रहता है । किंतु, पिछले जीवनों के निर्दिष्ट करने में हाथ रहता है । किंतु, पिछले जीवनों के निश्चिन प्रमाव के रहते हुये भी, यह बात सच है, कि चूँकि विगत जीवनों की चे।न-स्मृति से वह सुरक्षित रहता है, अर्थात् चूँकि विगत जीवनों की स्मृति उसे प्राप्त नहीं होती। अतएव. उसकी चेतना अनेक उलझनों से प्रस्त नहीं होने पाती । यदि वह पिछले जीवनों की स्मृति से रक्षित नहीं रहता तो उनकी चेतन-स्मृति के आधार पर, उसे अपने कार्य तथा पारस्परिक संबंध निर्दिष्ट करने पड़ते, जिससे उसके जीवन में अव्यवस्था उत्पन्न हो जाती ।

जब मनुष्य निस्पृह हो जाता है, और जब उसकी 'मेरा' और 'तेरा' की मावना नष्ट हो जाती है, तभी वह पूर्वजन्मों की स्मृति प्राप्त करक मी पूर्वजन्मों की स्मृति प्राप्त करक मी उद्भांत न्था अव्यवस्थित नहीं होता | की प्राप्ति में सुरक्षा की हाती | पूर्वजन्मों की स्मृति से यह ज्ञात होगा, कि जो मनुष्य एक बार उसक थे, वे

ही अब किसी दुसरे के हो गय हैं, और वह अपनी प्राचीन आसक्ति तथा संबंध का वर्तमान जीवन में दावा करने लगेगा, तो वह अपने तथा औरों के लिये, अकथनीय उल्ज्ञन, पीड़ा तथा अञ्यवस्था पैदा करेगा। पूर्वजन्म की स्मृति की प्राप्ति से उत्पन्न होनेवाले उद्देगजनक प्रभाव का सामना करने की आध्यात्मिक योग्यता की उपलब्धि के लिये,

यह नितान्त आवश्यक है, कि साधक अपने मन से, सब प्रकार की आसक्ति तथा अधिकार भावना को निकालकर फेंक दे।

जब मनुष्य आध्यात्मिक दृष्टि से योग्य हो जाता है, तो वह पूर्णतः इच्छा-रहित तथा सार्वलौकिक जेम से परिपूर्ण हो जाता है | वैयक्तिक अहंकार के तमाम आध्यात्मिक तैयारी।

बंधनों से उसका मन मुक्त हो जाता है।

वह अपने सारे समस्त शत्रुओं तथा मित्रों को समत्व बुद्धि से देखने लगता है। वह इतना राग-द्रेष-रहित हो जाता है, कि अपने पिछले जीवन तथा वर्तमान जीवन के सभी संबंधियों तथा असंबंधियों के प्रति, समान रुख धारण कर सकता है। उसका न तो औरों पर कोई दावा रहता है, और न औरों का उस पर कोइ दीवा रहता है. क्योंकि उसे समस्त जीवन की एकता तथा सांसारिक घटनाओं की भ्रामकता का ज्ञान प्राप्त हो गया रउता हैं।

मनुष्य की जब ऐसी आध्यात्मिक तैयारी हो जाती है. तभी वह पिछले जीवन की स्मृति की प्राप्ति से अप्रभावित

पूर्वजीवनों की का विवेक-युक्त उपयोग।

रहता है, और तभी ऐसी स्मृति को प्राप्त करना, उसके लिये उपयोगी होता पुनरजीवित स्मृति है, आध्याात्मिक दृष्टि से योग्य होने र ही, वह शुद्ध, विवेक तथा निर्मल प्रेम से युक्त होता है। इस शुद्ध विवेक तथा

निर्मल प्रेम के बल पर ही, वह पुनर्जन्मों के स्मरण से प्राप्त अपने नवीन ज्ञान का सदुपयोग कर सकता है। पूर्वजीवनों की स्मृति से, उस अपने पिछले जीवनों के संबंध में, तथा

श्रीमेहेरबाबा की अखंड ज्योति

पिछले जीवनों के अपने संबंधियों के जीवनों के संबंध में, विस्तृत ज्ञान प्राप्त होता है | इस ज्ञान की सहायता से, वह वुद्धिमत्ता-पूर्वक अपने कर्में तथा संबंधों को सुव्यवस्थित करके, आध्यात्मिक साधना-पथ पर अग्रसर हो सकता है, इस स्मृति की सहायता से वह दूसरे मनुष्यों का भी, उनके पिछले जीवन की जानकारी के अधार पर, पथ-प्रदर्शन कर सकता है, तथा उनकी आध्यात्मिक सहायता कर सकता है ।

विगत जन्मों की स्मृति को स्वामाविक रीति से प्राप्त करने के पश्चात्. आध्यासिक उन्नति की गति क्षित्रतर हो जाती है । अपने सांसारिक बंधनों के

पुनरुजीवित स्मृति विक से लाभ ।

विकास-क्रम का विस्तृत इतिहास ज्ञात हो ज'ने के कारण, उन बंधनों से मुक्त

होना आसान हो जाता है। जो विकास, अपन को सीमित करनेवाल भूतकाल से अज्ञात था, वह उसे अब जानने लगता है; भूतकाल-द्वारा उत्पन्न सुविधाओं तथा कठिनाइयों का ज्ञान हो जाता है, जिससे उनसे सावधानीपूर्वक निपटने में, सहायता मिलती है। सूक अंतःप्रज्ञा को तर्क-सम्मत विवेक की वाणी मिल जाती है, जिससे गलत कार्य करने की संभावना नहीं रह जाती, तथा सही कार्य के द्वारा, बाछित फलों की सिद्धि करने का सामर्थ्य प्राप्त हो जाता है।

सिद्ध सद्गुरुओं या ज्ञानी पुरुषों को, पिछले जीवनों से कोई विशेष रुचि नहीं होती; उनके लिये, वे पार्थिव अस्तित्व में के अनेक निःसार वस्तुओं के तुल्य हैं। यदि वे किसी मनुष्य के पिछले जीवनों के अपने ज्ञान का कभी उपयोग

करते भी हैं, तो केवल उसको आध्यात्मिक उन्नति करने के ही उद्देश्य से। मनष्यों के पिछले पिछले जीवनों के जीवनों का ज्ञान रहने के कारण, वे ज्ञान से पथ संक्षिप्त हो मानों एक विशिष्ट स्थिति में आसीन जाता, तथा यात्रा रहते हैं, अर्थात वे साधक को ऐसी उप-सरल हो जाती है। युक्त सहायता दे सकते हैं, जिसकी उसे जरूरत हो । साधना-पथ की भीतरी बातें (१) पिछले जीवन की घटनाओं (२) पिछले जीवनों में सर्वोच सत्य की शोध करने की साधक की रीति तथा, (३) पिछले कार्यों के फल खरूप उत्पन्न साधक की बाधाओं तथा सुविधाओं के द्वारा, निर्दिष्ठ होती हैं। ये सब बातें साधक को अज्ञात रहतीं हैं; किंतु गुरु से छिपी नहीं रहती। सत्य के साधक की आध्यात्मिक उन्नति की गति को क्षिप्र करने के लिये, गुरु अपने इस ज्ञान का उपयोग करता है। अनेक जन्में। के प्रयोग, परीक्षा तथा अनुसंधान के द्वारा, साधक जिस स्थान में पहुँचा रहता है, उस स्थान से गुरु उसे आगे बढाता है। अधिक तथा सही ज्ञान से, शक्ति और समय का अपच्यय नहीं होता, यह बात सांसारिक विषयों के संबंध में जितनी सच है, उतनी ही आध्यात्मिक विषयों के संबंध में भी सच है।

223

पुनर्जन्म तथा कर्म

### भाग ४ था

### पुनर्जन्म निर्दिष्ट करनेवाली विशिष्ट घटनाएं

जीवात्मा का आरंभ तथा उद्गम उस परमात्मा की अनन्त, निराकार स्त्री-पुरुष-भेद शून्य तथा अविभाज्य सत्ता से है, जो द्वेत तथा विकास के समस्त स्त्री-पुरुष-मेद द्वैत का रूपें। से परे है । जीवात्मा के आरंभ एक विशिष्ट रूप है। से ही, द्वैत तथा विकास का आरंभ होता है। स्त्री-पुरुष-भेद पर अवलंबित प्रार्थक्य तथा आकर्षण से संबंध रखनेवाला द्वेत का विशिष्ट रूप, विकास की बाद की अवस्था में प्रकट होता है। ज्येंही कर्ता (चेतना का केंद्र) तथा विषय (कर्ता के वातावरण) की उत्पत्ति होती है, त्योंही द्वैत का अस्तित्व शुरू हो जाता है, फिर चाहे चतना अत्यन्त अस्पष्ट तथा क्षीण रूप में क्यों न हो | किंतु स्त्री-पुरुष-मेद एक विशिष्ट प्रकार का शाशीरिक आकर्षण है । इस आकर्षण के लिए ये बातें आवश्यक है-रूपों की विभिन्नता, रूपों से अंतःकरण की एक विशिष्ट आसक्ति तथा जीवन और शाक्ति की एक विशिष्ट अभिव्यक्ति । धातु-जगत् में हिंगमेद का अभाव है। वनस्पतियों तथा वृक्षों की दुनिया में, शारीरिक लिंगमेद धातुजगत में तथा तथा उससे संबंध रखनेवाली विशिष्ट वनस्पतियों में प्राणक्रिया का अस्तिव पाया जाता लिंगभेद है। किंतु वनस्पतिओं और वृक्षों

में, स्त्री-पुरुष-भेद की चेतना (sex-consciousness) का

अमाव है, क्योंकि उनमें चेतना का विकास इतने आरंभिक रूप में हुआ रहता है, कि उसकी आभिव्यक्ति ये शारीरिक मेदों से प्रमावित नहीं होती। चूंकि वनस्पति चौधे तथा वृक्ष जमीन में गड़े रहते हैं, अतः उनमें स्त्री तथा पुरुष का सम्पर्क परत्यक्ष रूप से न होकर, वायु आंधी तथा अमरों की मध्यस्थता के द्वारा, अप्रत्यक्ष रीति से प्रस्थापित हेता है। अतएव, यद्यपि रूपों के कारण के दृष्टिकोण से यह कहा जा सकता है, कि पौधों और वृक्षों की अरस्था से ही. स्रो-पुरुष मेद का आरंभ हो जाता है, किंतु उनकी चेतना के दृष्टिकोण से यह कहना ठीक होगा, कि उनमें स्री-पुरुष का मेद नहीं रहता, क्योंकि उनकी द्वेत-चेतना स्त्री-पुरुष-सेद की स्पष्ट भावना से शून्य रहती है।

स्ता-पुरुष-भेद संबंधी द्वैत के विकास-क्रम में, धातुओं तथा पक्षी और पशुओं के बीच में पौधों तथा वनस्पतियों का स्थान है । धातुओं में स्ती-पुरुष-भेद का सर्वथा अभाव है, तथा पक्षी और पशुओं में, स्ती-पुरुष-भेद पूर्णतः विकसित है । मानवीय रूप में जन्म टेने से ठीक पहले, जीवारमा पूर्ण चेतना तथा शक्ति से संपन्न होकर, पशुओं के रूप में, उत्पन्न होता है । इसके पद्मात्, वह पशु-शरीर त्याग कर, मनुष्य-शरीर धारण करता है । उपमानवीय रूपों तथा योनियों में जन्म ले चुकने के बाद, जीवात्मा मनुष्यों में प्रवेश करके, मनुष्य-श्ररीर धारण करता है ।

श्रीमेहेरवावा की अखंड ज्योति

पशुओं में स्नी-पुरुष-भेद केवल शरीर-भेद तथा तत्संबंधी क्रियाओं के ही द्वारा आभिन्यक्त नहीं होता; किंतु वह उनकी चेतना को भी गंभीरतापूर्वक प्रभावित कारण, अंतःकरण प्रभावित हो जाता है। से ही, मनुष्य चेतना तथा शरीर की प्राप्ति करते हैं। अतः, पशु अवस्था में

विद्यमान खी-पुरुष संबंध दैतमाव भी उन्हें पशुओं से उत्तराधिकार में प्राप्त होता है । मनुष्यों में स्त्री-पुरुष-भेद इतना पूर्ण रूप विकसित हो जाता है, कि वह केवल श्रीर-भेद तक ही सीमित नहीं रहता; किंतु वह अंत: करण को भी, पूर्णत: प्रभावित कर देता हैं । मनुष्यों के शरीरों में ही खी-पुरुष-भेद नहीं रहता, किंन्तु उनके अंत:-करण में भी, यह खी-पुरुषभाव छिंगमेद के अनुसार, समाविष्ट हो जाता है ।

मनुष्य-योनि में पदार्भण करने अर्थात् मानवीय रुप प्राप्त करने के पश्चात्, जीवारमा नियमानुसार पशु-योनि में फिर ह्यी तथा पुरुषों का जन्म उपमानवीय योनियों में प्रवेश अपवाद-रुप रहता है | जीवारमा का विकास-

कम यह है, कि वह मानवीय पद प्राप्त कर छेने के बाद, बारंबार मनुष्य-रुप ही धारण करता है | तथा असंख्य बार मनुष्य योनि में ही जन्म धारण करता है | हाँ, संस्कारों तथा आत्मा की आवश्यकताओं के अनुसार, वह कभी पुरुष-रुप में जन्म छता है, तो कभी खी-रुप में |

स्री-रुप की यह असाधारण विशेषता है, कि सद्गु-

रुओं तथा संतों को भी स्ती-देह के द्वारा ही जन्म लेना पड़ता है। किंतु पुरुष-रुप की यह स्वी-रुपों तथा पुरुष-स्वी-रुपों तथा पुरुष-स्वी के असाधारण सद्गुरु पुरुष-रुप में जन्म लेते हैं। स्त्रीयां संत तथा सद्गुरु बन सर्कती

हैं; किंतु अवतार सदैव पुरुष-रुप में प्रकट होता है । जोवारमा पूर्वजन्मों में जो विशिष्ट संस्कार संचित करता है, उन्हों - स्कारों के द्वारा, उसके जीवन की सुविधाएं तथा बाधाएं, सामान्यतः निर्दिष्ट होती हैं । संग्रहीत संस्कारों

जन्म की सुविधाएं अ तथा बाधाएं, संचित है, संस्कारों के द्वारा, ही निर्दिष्ट होती हैं।

के गुणधमें पर ही जीवात्मा की आगे की उन्नति अवलंबित रहती है, अर्थात् संस्कारों के प्रकार पर ही, उसकी अगली उन्नति की अव-इयकताएं निर्द्चित होती हैं।

प्रयक्तराष्ट्रिं ानारपत होता हो जीवात्मा का पूर्वी देशों में जन्म लेना, या पश्चिमी देशों में जन्म लेना, अथवा उसका स्त्री-रुप में जन्म लेना, या पुरुष-रुप में जन्म लेना, अथवा उसका सृष्टि के एक युगचक्र में जन्म लेना, आदि वातें उसको संचित संस्कारों पर ही निर्भर रहती है। एक खास जन्म के द्वारा मिल्नेवाली सुविधाएं, केवल खी-रुप में जन्म लेने या पुरुष-रुप में जन्म लेने पर ही निर्भर नहीं रहतीं; किंतु इस बात पर मी अवलंबित रही हैं, कि जीवात्मा सुष्टि के एक चक्र में जन्म लेता हैं, या अन्य चक्र में, अथवा वह पूर्वी गोलार्ध में जन्म लेता है, कि पश्चिमी गोलार्ध में ।

श्रीमेहेरबाबा की अखंड ज्योति

एक मोटे हिसाब से कहा जा सकता है, कि आज पूर्वाय देशों ने, भौतिक विषयों की अपेक्षा, आध्यात्मिक विषयों में ज्यादा उन्नति की है । फलतः पूर्वी पूर्व तथा पश्चिम । लोगों के मन में, ईश्वर के लिये एक सहज आकांक्षा रहती है । इसके विपरात, पाश्चात्य देशों ने आध्या-त्मिक विषयों की अपेक्षा, भौातेक विषयों में, अधिक प्रगति की है | परिणामतः, पाश्चात्य मन में, बौद्धिक तथा कलात्मक विषयों की ओर, एक सहज प्रवृत्ति तथा रुचि है। प्राच्य देशों में जन्म लेनेवाले मनुष्य, पाश्वात्य देशों में जन्म लेने-वाठे मनुष्य की अपेक्षा, आध्यात्मिक जीवन की ओर प्रायः अधिक प्रवृत्ति लेकर आता है; तथा पाश्चात्य देश में जन्म लेन-वाला मनुष्य, प्राच्य देश में जन्म लेनेवाले मनुष्य की अपेक्षा भौतिक की ओर अत्याधिक प्रवृत्ति लेकर आता है। किन्तु, विभक्त जीवन की श्रुंखलाओं से मुक्त होने के पूर्व, जीवात्मा को जीवन के मौतिक तथा आध्यात्मिक दोनों भागों का अनुभव करना पड़ता है; अतएव, एक ही जीवात्मा को पूर्व में भी जन्म लेना पडता है, तथा पाईचम में मी |

यदि जीवात्मा, पूर्वी देश में लगातार अनेक बार जन्म ले चुकने के पश्चात, पश्चिमी देश में जन्म लेता है, तो वह जन्म के क्षेत्र का परिवर्तन। व्यतीत करता है, वह मूलत: पूर्वी नमूने के अनुसार होता है।

इसी भांति, यदि पाश्चात्य देश में लगातार अनेक जन्म ले

चुकने के पश्चात्, जीवात्मा पूर्वी देश में जन्म छेता है, ते<sup>1</sup> वह पाश्चात्य देश में ब्यतीत किये हुए अपने जीवनों से प्राप्त संचित संस्कारों को अपन साथ छे जाता है; और पूर्वी देश में रहकर भी, वह ऐसा जीवन व्यतीत करता है, जो पाश्चात्य नमूने से मेछ रखता हैं । इस प्रकार, भारतीय शरीर में योरोपीय आत्मा, तथा योरोपीय शरीर में भारतीय आत्मा देखने में आते हैं । यह बात ध्यान में रखनी चाहिये, कि यह मेद पूर्वजन्मों तथा संस्कारों से संबंध रखता है, किंतु आत्मा अपने वास्तविक स्वरूप में ऐसे मेदभाव से सर्वथा परे हैं ।

स्ती-रुप में जन्म लेने से जो सुविवाएं प्राप्त की जाती हैं, या पुरुष-रुप में जन्म लेने से जो सुविधाएं प्राप्त का जाती हैं, वे सर्वथा परिवर्तनरहित होती सुष्टि के युगचक । हैं, ऐसी बात नहीं हैं । पूर्व या पश्चिम में जन्म लेने के अनुसार, या सृष्टि के युगों के परिवर्तन होने के अनुसार, ये सुविधाएं बदलती रहती हैं। किन्हीं युगें। में, स्त्रियों की अपेक्षा पुरुष अधिक क्रियाशील, शक्तिशाली, तथा मौतिक बुद्धिप्रधान होते हैं; किन्हीं युगों में, इस के विपरीत होता है। भूतकाल में, प्राच्य स्निया वीर तथा विदुषी होती थी। पति के सुख तथा कल्याण के लिए, कोई भी त्याग उनके लिए न करने योग्य नहीं होता था; उनकी आध्यात्मिक नम्रता पति को साक्षात् परमेश्तर समझने की सीमा तक पहुंच गई थी। किंतु, आज पूर्वी गोलाधे में, औसत-स्त्री की अपेक्षा औसत-पुरुष अधिक आध्यात्मिक वृत्तिप्रधान है: तथा पश्चिमी ालार्च में औसत-पुरुष की अपेक्षा औसत-स्त्री अधिक

### श्रीमेहेरबाबा की अखंड ज्योति

आध्यास्मिक वृत्तिप्रधान है । पर्व देश निवासी मनुष्य पाईचम देश निवामा मनुष्य से भिन्न हैं; तथा पूर्व देश निवासी स्त्री पश्चिम देश निवासी स्नी से भिन्न हैं। मजा तो यह है, कि एक ही जीवात्मा-सृष्टि के युग के अनुसार, शरीर-मेद कं अनुसार, तया पार्थिव क्षेत्र के अनसार, स्त्री तथा पुरुषों में, आध्यात्मिक या भौतिक बातों में श्रेष्ठना, हीनता तथा समानता के विभिन्न अंशों को प्रकट करता है ।

### पुनर्जन्म तथा कर्म

### भाग ५ वा पुरुष-जन्म तथा स्त्री-जन्म की आवश्यकता

जिस युग तथा जिस स्थान में जन्म होता है, उनके अनुसार यद्यपि स्त्री-जन्म से प्राप्त होनेवाली सुविधाएं तथा पुरुष-रुप तथा ; स्त्री-

रुप की विशिष्ट सुविधाएं।

पुरुष-जन्म से प्राप्त होनेवाळी सुविधाएं मिन्न-मिन्न होतां हैं, तथापि यह बात सच है, कि स्त्री-जन्म से एक खास दिशा में अनुभव का विकास करने

के लिए, विधिष्ट सुविधाएं प्राप्त होती हैं; तथा पुरुष-जन्म से भी, एक खास दिशा में अनुभव का विकास करने के लिए, विशिष्ट सुविधाएं प्राप्त होती हैं। पुरुष-जन्म के द्वारा, जो सत्रक आसानी से सीखे जा सकते हैं, वे सबक झी-जन्म के द्वारा, सरलतापूर्वक नहीं सीखे जा सकते; तथा स्त्री-जन्म के द्वारा, जा शिक्षाएं आसानी से सीखी जा सकती हैं, वे ही शिक्षाएं पुरुष-जन्म के द्वारा,

सरलता के साथ नहीं सीखी जा सकती | यह एक नियम है, कि पुरुषों में बुद्धि तथा इच्छा-शक्ति के गुणों की अधिकता होती हैं; उनमें सही निर्णय तथा दढ निश्चय करने की योग्यता होती हैं। इसके विपरीत स्त्रियों में, नियमानुसार, हृदय के गुणों की अधिकता होती हैं; उनमें प्रेम करने की योग्यता होती है; तथा वे अपने प्रियतम के लिए, महान् से महान् ल्याग सहर्ष कर सकती हैं। ख़ियों की प्रेम करने की इस क्षमता के ही कारण, भक्त लोग अपने संबंधनों में खी के नाम को प्रथम स्थान देते हैं। जब भक्त-गण भजन-कर्तिन करते हैं, तो वे सीताराम या राधा-कृष्ण कहते हैं । हृदय के गुणों में, प्राय:, स्त्रियां पुरुषों की अपेशा श्रेष्ठ होती हैं; तथा संकल्प-शक्ति के गुणों में. प्राय:, पुरुष स्नियों की अपेक्षा श्रेष्ठ होती हैं। मनोरंजन बात तो यह है, कि एक ही आत्मा स्ती-रुप धारण करके, हृदय के गुणों में श्रेष्ठता को प्राप्त होता है, तथा पुरुष-रुप धारण करके बुद्धि तथा इच्छा-काक्ति को गुणों में, श्रेष्ठता को प्राप्त होता है। विशिष्ट अध्यात्मिक गुणों की बारी-बारी से उन्नति करने के लिए, एक ही आत्मा बारी-बारी से, कभी पुरुष-रुप में जन्म लेता तो कभी स्ती-रुप में जन्म लेता हैं। इसी प्रकार, बारी-बारी से कभी स्त्री-रुप में, तथा कभी पुरुष-रुप में, तब तक बदल बदल कर जन्म लेता रहता है, जब तक उसकी सवींगीण उन्नति नहीं हो जाती।

आत्म ज्ञान के लिये, पुरुष-जन्म तथा स्त्री-जन्म, दोनों सामान्यतः आवश्यक हैं; अतः पुरुष-जन्म को स्त्री-जन्म स श्रेष्ठ या स्त्री-जन्म को पुरुष-जन्म से श्रेष्ठ मानना गलत है।

श्रीमेहेरबाबा की अखंड ज्योति

यबपि ली-जन्म से प्राप्त होनेवाली सुविधाओं, तथा पुरुष-जन्म पुरुष-जन्म तथा से प्राप्त होनेवाली सुविधाओं में प्रकारान्तर ली-जन्म दोनों है, तथापि दोनों जन्म अनिवार्य हैं। समानतः आवश्यक एक ही आत्मा के लिए, स्त्री-जन्म हैं। में प्रगट होना, तथा पुरुष-जन्म में प्रकट होना अल्यंत आवश्यक है। दोनों जन्मों में प्रकट होने भर ही, उसका अनुभव सर्वांगीण तथा पारिषक होता है। अनुभव की परिपक्कता के पश्चात ही आत्मा को आगे चलकर, यह ज्ञान प्राप्त होता है, कि वह स्त्री-पुरुष-मेद संबंधी तीव्र द्वेत-भाव तथा द्वेत के समस्त अन्यान्य रूपों से परे हैं।

अनेकों बार पुरुष-रुप तथा अनेकों बार छी-रुप म जन्म छे चुकने के पश्चात्, आत्मा समस्त संस्कारों से मुक्त होता है। यदि ऐसा न होता, अर्थात् पुरुष-जन्म तथा ह्री-जन्म परस्पर जन्म छेता, या तो केवल छी-रुपों में

सी-जन्म परस्पर पूरक हैं। जन्म छेता, या ता केवल स्नी-रुपों में ही जन्म छेता, तो उसका अनुभव एकांगी तथा अधूरा ही रह जाता। अनुभव का द्वैत, ज्ञान के

दारा दूर होता है; यदि द्रन्द की केवल एक ही सीमा के भीतर, अनुभव चक्कर काठता रहता, तो अनुभव-द्वन्द्व का पूर्ण ज्ञान हो सकना असंभव हो जाता। भोक्ता तथा भोग्य विषय की एकता का ज्ञान, तब तक अप्राप्य रहता है, जब तक भोग्य विषय के किसी भाग का अनुभव बाकी रह जाता है। यह बात, स्त्री-पुरुष-संबंधी द्वैत पर, खास तौर से लागू होती है।

आत्मा के अंतःकरण में पुरुष-जन्मों की अनुभव-राशि भी संचित रहती है, तथा स्त्री-जन्मों की भी अनुभव-राशि | आत्मा अपने को अतःकरण का श्रीर समझने लगता है। यही वजह विभाजन । है, कि अंतःकरण की प्रवृत्तियां, शरीर के लैंगिक प्रकार (sex) से युक्त हो जाती हैं, तथा शरीर-भेद के विशिष्ट गुणधमें के अनुसार ही, अपनी विशिष्ट अनुभव-राशि को अभिव्यक्त करती हैं। आत्मा के अंतःकरण में संचित दोनों जन्मों की अनु-भव-राशि में से, पुरुष-शरीर के द्वारा केवल पुरुष-जन्मों की संचित अनुभव-राशि को अभिव्यक्त होने का उपयुक्त साधन मिलता है; तथा स्त्री-जन्मों की साचित अनुभव-राशि अंतःकरण के अचेतन भाग में दव जाती है, बयोंकि उनकी आभिन्योक्त के लिए, पुरुष-शरीर एक अनुकूल साधन नहीं होता। इसी प्रकार, आत्मा के अंतःकरण में संचित दोनों जन्मों की संचित अनु-भव-राशियों में स, स्ती-शरीर के द्वारा, केवल स्ती-जन्मों की संचित अनुभव-राशि को अभिव्यक्त होने का युक्त माध्यम मिलता है; तथा पुरुष-जन्मों की संचित अनुभव-राशि अंतःकरण के अचेतन भाग में दब जाती हैं, क्योंकि उनकी आभिव्याक्ति के लिए, स्त्री-शरीर एक अनुकूल साधन नहीं होता। जब आत्मा खी-शरीर धारण वरता है, तो पुरुष-प्रवृत्तियां प्रसुप्त तथा दबी हुई रह जाती हैं; तथा केवल खी-प्रवृत्तियां अभिव्यक्त होती हैं। इसी भाँति, जब आत्मा पुरुष-शरीर धारण करता है, तब स्त्री-प्रवृत्तियां मानों

श्रीमेहेरवावा की अखंड ज्योति

सुप्त, रुकी हुई तथा दवी हुई रह जाती हैं; और केवल पुरुष-प्रवृत्तियां अभिव्यक्त होते। हैं।

आत्मा अपने को शरीर समझता है। आत्मा का श्वरीर से तादात्म्य अनुभव करने का अर्थ यह है, कि आत्मा शरीर के लैंगिक प्रकार स्ती-परुष आकर्षण तथा वद्धता का कारण। (sex) से भी, तादातम्य अनुभव करता है । पुरुष-शरीर धारण करने पर, वह अपने को पुरुष, तथा खी-शरीर धारण करने पर, वह अपने को स्री समझता हैं | पुरुष-शरीर धारण करने पर, जब आत्मा अपने को पुरुष, तथा स्ना-शरीर धारण करने पर, वह अपनं को स्त्री समझता है । पुरुष-शरीर धारण करने पर; जब आत्मा अपने को पुरुष समझने लगता है, तब उसके अंतःकरण की केवल पुरुष- प्रवृत्तियां ही, साधन की अनुकूलता के कारण, अभिब्यक्त हो पाती हैं, तथा स्त्री-प्रवृत्तियां, अतःकरण के अचेतन भाग में, प्रसुप्त तथा दबी रह जाती है। अत: उनके दब रहने या आभव्यक्त न हो सकने के कारण, अंतःकरण के चेतन भाग में. एक अपूर्णता के भाव का उदय होता हैं. और यह अपूर्णता स्नियों के प्रति आमाक्ति के द्वारा अपनी पूर्नि चाहती है । उसी भाँति, आ -शरीर धारण करने पर, जब आत्मा अपने को स्ना समझने लगता है, तब उसके अंतःकरण की केवल स्नी-प्रवृत्तियां ही, साधन की अनुकूलता के कारण, अभिव्यक्त हो पाती हैं, तथा पुरुष-प्रवृत्तियां अंतःकरण के अचेतन भाग में, प्रसुप्त तथा दबी रह जाती हैं। अतः उनके दब रहने या आभिव्यक्त न हो सकने के कारण, अंतःकरण के चेतन भाग में, एक अपूर्णता के भाव का जन्म होता है;

और यह अपूर्णता पुरुषों के प्रति आसाक्ति को दारा, अपनी पूर्ति चाहती है । स्त्री के अंतःकाण की दबी हुई पुरुष-प्रवृत्तियां, पुरुषों के प्रति आसक्ति के द्वारा, एक प्रकार की अभिव्यक्ति की खोज करती हैं, तथा पुरुष के अंतःकाण की दवी हुई स्त्री-प्रवृत्तियां, स्त्रियों के प्रति आसक्ति के द्वारा, अपनी एक प्रकार की अभिव्यक्ति खोजती हैं । इस दृष्टिकोण से, स्त्री और पुरुष का पारस्परिक आकर्षण अपने अंतःकाण के अचेतन भाग से युक्त होने के प्रयत्न का परिणाम है ।

शरीर के लिंग प्रकार (sex) से आत्मा के युक्त होने के कारण, अंतःकरण को जिस अधूरेपन का अनुमव होता है, उसकी पूर्ति के लिए, चेतन मन अज्ञान-असफल क्षति-पूर्ति।

पूर्वक जो प्रयत्न करता है, इस प्रयत्न की अभिव्याक्ति ही कामवासना है। किंतु, अंतःकग्ण की आंशिकता को पूर्ण करने का यह प्रयत्न, आवश्यकतः निष्फल होकर रहेगा; क्योंकि चेतना एक तो अज्ञान-पूर्वक अपने को शरीर समझ लेती है, तथा विपरीत लिंग के शरीर को अपने से भिन्न समझ कर, और आसक्ति तथा अधिकार वृत्ति के द्वारा, उससे बद्ध होकर, बह अपने देहभाव को और बढ़ा लेती है।

जब, आत्मा कामवासना के त्याग के न्यारा, झी-पुरुष भेद संबंधी ब्दैत पर, विजय प्राप्त करने का प्रयत्न करता है, तो वह विपरीत लिंग-संबंधी अनुभव का ज्ञान, अपने अंतःकरण के अंदर प्राप्त करने के लिए, मार्ग तैयार करता है।

श्रीमेहेरबाबा की अखंड ज्योति

इस प्रकार, पुरुष-दृष्टि से खो का ज्ञान प्राप्त नहीं करता है; किंतु खी, अपने व्यक्तिगत जीवन में, जो कुछ अनुभव अनासक्ति के द्वारा ज्ञान। अपनी खी दृष्टि से प्राप्त नहीं करती है;

किंतु पुरुष, अपने व्यक्तिगत जीवन में जो कुछ अनुमब करता है, उसकी काल्पनिक अनुमूति के व्दारा। अतः असत्य सी माछम पड़ने पर मी, बात मच है कि विपरीत लिंग के रुप पर आसाक्त, विपरीत लिंग से संबद्ध अनुमव का सच्चा ज्ञान प्राप्त करने में बाधक है; तथा विपरीत लिंग के रुप से अनासक्त होन से, विपरीत लिंग से संबद्ध अनुभव का वास्तविक ज्ञान प्राप्त करना संभव है, क्योंकि अना-सक्ति स्ञी-पुरुष-सेद-विमूढ़ कल्पना की बाधा को दूर कर देती है।

जब मनुष्य लिंग-द्वैत का अतिक्रमण करने का यत्न करता है, तथा विपरीत लिंग से संबद्ध अनुभव का ज्ञान प्राप्त करन की चेधा करता है, तो वह विपरीत लिंग से मुक्ति। से प्रायः संबद्ध रहनेवाले मानसिक गुणों को यथार्थ में स्वयं कभी-कभी प्रकट करता

है। कुछ पुरुष-साधक कभी कभी वस्तुतः खियों केसे वस्त पहन छेते हैं, खियों के ही समान अनुभव करते हैं, तथा स्नियों के गुणों तथा आचरणों को स्वयं अपना छेते हैं। किंतु यह उनकी साधना की एक अस्थायी भाववस्था होती है। जब स्नी के अनुभवों संबंधी उनका आंतरिक ज्ञान पूर्ण हो जाता है, तो न तो उन्हें केवछ पुरुषत्व का अनुभव होता है, और न केवछ

स्रांख का ही अनुभव होता है, किंतु वे अपने को लिंग-भेद या स्त्री-पुरुष-भेद से परे अनुभव करते हैं । स्री-पुरुष भेद का जा साधक अतिक्रमण कर चुकता है, उसे स्रींख तथा पुरुषख संबंधी दोनों प्रकार के अनुभव सुल्भ तथा सुबोध्य हो जाते हैं, और वह दोनों द्वन्द्वों से अप्रभावित रहता है, क्यों-कि ज्ञान के द्वारा, वह लिंग विमूद कल्पना के छेशजनक अनुभव से विम्रुक्त हो जाता है ।

मन जिस पूर्णता की खोज करता है, वह रुपों से तादा-स्म्य अनुभव करने तथा उन पर आसक्त होने से, कदापि

चेतन तथा अचेतन मन की संधि । प्राप्त नहीं हो सकता; उसे अंतःकरण के अंदर खोजने तथा मन की खोई हुई एकता पर अधिकार करने से ही, प्राप्त किया जा सकता है। चेतन तथा अचेतन

मन की संधि, लिंग-संबंधी आकर्षेण तथा अन्य प्रकार की अधिकार-भावनाओं के द्वारा, असंभव है | शरीर तथा शरीर के लिंग से अतादात्म्य के ही द्वारा, ऐसी संधि संभव है | आत्मा के अतःकरण में, जो समग्र अनुभव संग्रहीत रहते हैं, उनकी संधि तथा एकता के मार्ग में, शरीर-तादात्म्य बाधा है | शरीर से अतादात्म्य अनुभव करने पर, यह बाधा दूर हो जाती है | लिंग-द्वेत तथा लिंग-भेद के द्वारा, देहात्म भाव का अज्ञान और भी घनीभूत हो जाता है | अतः लिंग-द्वेत तथा लिंग-भेद पर, विजय प्राप्त करने से ही, आंतरिक पूर्णता की उपलब्धि होती है |

विपरीत लिंग के प्रति आसाक्ती से मुक्त होने का अर्थ है, शरीर के लिंग के आधिपत्य से, आत्मा का मुक्त

### श्रीमेहेरवावा की अखंड ज्यत

हाना। तथा शरीर के लिंग के आधिपत्यों से मुक्त होने का अर्थ है, उन संस्कारों के अधिकांश माग का नाश, जो आत्मा को, शरीर से मुक्त होने के लिए, बाध्य करते हैं। केवल लिंग-द्वैत का अतिक्रमण प्रकार करने से ही सभी प्रकार के द्वैत पर, विजय नहीं मिल जाती; किंतु लिंग-द्वैत का अतिक्रमण कर लेने से, अन्य सभी

प्रकार के द्वैत पर, विजय प्राप्त करना, आसान हा जाता है । इसके विपरीत, यह भी उतना ही सच है, की लिंग-द्वैत की समस्या द्वैत की मालिक समस्या का ही एक अंग है; और लिंग-द्वेत की समस्या, पूर्णतः तभी सुलझती है, जब दिव्य प्रेम के द्वारा, समस्त द्वैत की विश्वद समस्या हल हो जाती है, उस दिव्य प्रेम के द्वारा, जिसमें न तो 'मैं' रहता 'और न तुम', जिसमें न स्त्री रहती और न पुरुष । पुरुष तथा खी जन्मों का वहीं प्रयोजन है, जो समस्त विकास-क्रम का प्रयोजन है, और वह प्रयोजन है, मनुष्य को अपनी स्वकीय अविमक्त तथा अविच्छेद्य सत्ता वा ज्ञान प्राप्त करने के योग्य बनाना।

### पुनजन्म तथा कर्म

### भाग ६ वा

### लगातार जीवनों के द्वारा कर्म की किया

एक ही जीवात्मा लगातार अनेक जन्म धारण करता है उन्नत आत्माओं को अपने अनेक जन्मों की जो स्मृति प्राप्त होती है, वह इस बात की सचाई का प्रमाण है। इसके अतिरिक्त. जीवात्मा के समस्त जन्म, कर्म के नियम के द्वारा

शासित होते हैं । कर्म का नियम कार्य-कारण के नियम के द्वारा व्यक्त होता है । जविारमाओं के नियम के द्वारा निश्चित होते हैं । ताएं, एक पक्षपात-शून्य तथा अपवाद रहित एवं पूर्णतः विवेक-सम्मत

सत्ता के द्वारा, निःश्चिन होती हैं । परिणामतः, जावात्मा सही तथा बुद्धि-मत्ता पूर्ण कार्य के द्वारा, अपने भविष्य को रच सकता है । पूर्वजन्मों के कर्म वर्तमान की अवस्थाओं तथा परिस्थितियों को निर्दिष्ट करते हैं; तथा वर्तमान जीवन के कर्में। का भावी जीवनों की अवस्थाओं तथा पारीस्थितियों को निर्दिष्ट करने में, हाथ रहता है । कर्म के नियम के शासन के प्रकाश में ही, जीवात्मा के क्रम-बद्ध अनेक जन्मों का वास्तविक महत्न समझ में आता है ।

स्थूल जगत् में जो जन्म होते हैं, वे बाह्य दृष्टि से ही असबद्ध तथा असंलग्ग से प्रतीत होते हैं। मानसिक शरीर के संचित कर्म एक जीवन तथा आगामी जीवन को जोड़नेवाली कड़ी का काम करते हैं। जीवान्मा, जब स्थूल शरीर त्याग देता है, तब स्थूल जीवन के कर्म मानसिक शरीर में संचित रहते हैं; इन्हीं कर्मों के वेग से, जीवात्मा दूसरा जन्म धारण करता है। इस प्रकार, जीवात्मा के समस्त जीवनों में, कर्मेंग की किया निरंतर होती रहती है। जब तक स्थूल शरीर तथा स्थूल जगत् को ही. एक मात्र सल्य माना जायगा, तब तक कर्म के नियम तथा इस नियम की किया-विधि को

श्रीमेहेरवावा की अखंड ज्योति

पूर्णतः समझना असंभव है। सूक्ष्म तथा मानसिक शरीरों, तथा सूक्ष्म और मानसिक संसारों के अस्तित्व के ही द्वारा, कार्मिक शासन पूर्णतः समझा जा सकता है।

स्थूल जगत् की भूमिका में, मौतिक चेतना प्राप्त होती है, सूक्ष्म जगत् की भूमिका में, इच्छाओं की चेतना प्राप्त होती है; तथा मानसिक जगत् की भूमिका में, कारण तथा सक्ष्म इारीर। जीवात्मा को मानसिक चेतना प्राप्त होती

हैं। मन से इच्छाओं की उत्पत्ति हैं, तथा मन का अस्तित्व मानसिक भूमिका में हैं। इच्छा का बीज, मन में दबा रहता है। जिस प्रकार, वृक्ष बीज के भीतर प्रसुप्तावस्था में रहता है, उसी प्रकार, इच्छा मन में प्रसुप्त रहती है। मानसिक शरीर मन का निवास-स्थान है। मानसिक शरीर को कोई कोई कारण-शरीर भी कहते हैं; क्योंकि उसमें, इच्छाओं के कारण या बीज संग्रहीत रहते हैं। मन समस्त संस्कारों तथा प्रवृत्तियों को, प्रसुप्त रूप में, सुरक्षित रखता है। सीमित 'मैं' अर्थात् अहंकार, इन संस्कारों से ही निर्मित होत। है। किंतु, संस्कारों की वस्तविक अमिव्यक्ति, मानसिक कियाओं के द्वारा, सूक्ष्म शरीर में होती है।

आत्मा वस्तुतः एक तथा अविमाज्य है । वह मानसिक शररि (mental body) की सीमाओं के व्दारा, व्यक्तियों में विमक्त हुआ, दिखाई देता है । यह अंह-चित्त (egomind) का सजन तथा उसकी निरंतरता संस्कारों से निर्मित होता है । अहं-चित्त ही जन्म छेनेवाछे,

जीवात्मा का गुप्त बीज होता है | सुप्त संस्कारों वा संप्रहाल्य, अहं-चित्ता मानसिक शरीर की छ है | अहं-चित्ता का तीव्रीभूत एवं आभिव्यक्त संस्कारों वा छनुमव करना सूक्ष्म शरीर की अवस्था है; तथा अह-चित्ता का, उत्पा-दक कार्य करने के लिये, स्थूल क्षेत्र में उतरना मौतिक जीवन की अवस्था है। अत:, मानसिक शरीर में स्थित अहंचित्त, पृथक व्यक्ति (Separate Individual) की हैसियत में अनवरत जीवन की सभी अवस्थाओं में प्रकट होता रहता है।

मानसिक शरीर में स्थित अहम्-चित्त, अपने संचित संस्कारों के अनुसार, निम्नतर शरीर धारण अहं-चित्त पर संचित करता है। मनुष्य बचपन में मरेगा या संस्कार जन्म की दृद्धावस्था में मरेगा वह निरोग रहेगा या विशिष्ट अवस्थाओं रोग-प्रस्त रहेगा, या वह निरोग तथा को निश्चित करते हैं। रोगी दोनों रहेगा वह रूपवान होग अथवा कुरूप होगा, वह स्वथ होगा या अपाहिज, उसकी बुद्धि मंद होगी या तीक्ष्ण, उसका हदय शुद्ध होगा या अशुद्ध, उसका संकल्प चंचल होगा या टढ़, वह मौतिक सुख-सम्रुद्धि में रमा होगा या वह आध्यासिक प्रकाश की खोज करेगा,- ये सब बाते अहम्-चित्त पर संचित संस्कारों पर निर्भर रहती है; अर्थात ये बाते अहम्-चित्त के संचित संस्कारों के द्वारा निर्णीत होती हैं। यथाक्रम, अहम्-चित्त कर्म द्वारा संचित संस्कारों के द्वारा,

ययात्रम, अहम्-ापरी पान होरा सायरी सरकारी के होरा, संशोधित तथा रूपान्तरित हो जाता है। ''कर्म '' में, शारीरिक कर्म ही नहीं, किंतु विचार द्वैत का खेल तथा भाव भी शामिल हैं। अहम्-चित्त

श्रीमेहेरबाब। की अखंड ज्योति

की रूप-रेखा तथा आवश्यकता पर, उसके प्रत्येक जन्म की परिस्थितियां अवलंबित रहती हैं। यदि एक जन्म में, मनुष्य कोई विशिष्ट योग्यताएं या प्रवृत्तियां विकासित भर कर लेता है, तो वह आनुऋमिक जन्मों में भी, उन योग्यताओं तथा प्रवृत्तियों को अपने साथ छे जाता है | तथा एक जन्म में, जो काय अधूरे रह जाते हैं, व कार्य आगामी जन्म में पूरे किये जाते हैं। संस्कारों की निरंतरता के कारण, एक जन्म में जो कार्मिक संबंध स्थिर कर लिये जाते हैं, वे दूसरे जन्मों में भी साथ-साथ जाते हैं, तथा विकसित होते हैं। जो मनुष्य एक जन्म में, अपने अच्छे था बुरे व्यवहारों के कारण, एक दूसरे से संबद्ध हो जाते हैं, वे आनुक्रमिक जन्मों में भी, एक दूसरे से संबद्ध होकर, द्वैत का खेल खेलते हैं। इस प्रकार, जीवात्मा द्वैत तथा द्वन्द्वों का इतना आधिक अनुभव प्राप्त कर लेता है, कि उसका अनुभव परिपक हो जातः है। अनुभव के परिक्त होने पर, जीवात्मा अहं-चित्त का परिसाग करने के लिये, तैयार हो जाता है; तथा अपने ईश्वरत्व का ज्ञान प्राप्त करने के लिए, वह अंतर्मुख हो जाता है।

मनुष्यों के बीच में, जब पारस्परिक लेन-देन हुआ करता है, तो उनके बीच कार्भिक तथा सांस्कारिक बंघनों तथा अधिकार-प्रत्यधिकार की सृष्टि होती है । अधिकार तथा प्रति-अधिकार की सृष्टि। अधिकार की सृष्टि। अधिकार की सृष्टि। अधिकार की सांटि। अधिकार की सांटि।

वह स्वार्थ-भाव से जो लेता है, वह भी उसे बांधता है। एक-दूसरे को बांधनेवाले या एक दूसरे को संबद्ध करनेवाले ये आदान-प्रदान केवल मौतिक आदान-प्रदान नहीं हुआ करते, जैसे सामान, पैसा तथा शारीरिक कार्यों का लेन-देन | ऐसे आदान-प्रदान के मीतर, मार्वो और विचारों के आदान-प्रदान भी साम्मलित हैं |

उच्च भूमिकाओं में स्थित एक संत को जब कोई मनुष्य सम्मान देता है, तो वह अपने प्रति तथा उसके विरुद्ध संबंध स्थापित कर लेता है | फलत: आंतरिक

हस्तक्षेष विषयक कर्म । स्थापित कर ठेता है। फलतः आंतरिक भूमिकाओं को पार करके साधना-पथपर आगे बढ़ते रहने पर भी, संतों को रुकना

पड़ता है, तथा सम्मान प्रदान करनेवाले मनुष्य को ऐसी सहायता देना पड़ता है, जिसके बल पर, वह साधना-पथ में वहाँ पहुँच जाय, जहाँ संत खय पहुँच चुका है। संत को सम्मान देना हस्तक्षेप चिषयक कर्म करना है। प्राप्त करने में, यद्यपि सम्मान एक अच्छी चीज है, किंतु सम्मान प्राप्त करने पर, संत को साधन-पथ में तब तक ठइरना पड़ता है, जब तक वह सम्मान करनेवाले मनुष्य को उचित सहायता नहीं पहुँचा चुकता।

आरमाओं की शींघ्र तथा अचूक प्रत्युत्तर क्षमता (responsiveness), इस नियम में अभिव्यक्त होती है, कि घृणा उत्पन्न करती है, वासना वासना उत्पन्न आरमाओं की प्रयुत्तरक्षम्ता। है। यह नियम केवल एक जीवन-काल में हि कार्य नहीं करता, ाके तु अनेक जीवनों में कार्य

श्रीमहेरगावा की अखंड ज्योति

करता है। मउंष्य, आप ही आप, मानों स्वमावतः, पूर्व जीवन के किसी शारु को डरने तथा घृणा करने के लिये, प्रेरित होता हैं, यधपि वर्तमान जीवन में, उस मनुष्य से डरने या उससे घृणा करने का, उसके लिये, कोई कारण नहीं रहता। इसी प्रकार, मनुष्य वर्तमान जीवन जन्य किसी बाह्य कारण के बिना पूर्व जीवन के किसी मित्र को, प्रेम करने तथा उसे सहायता पहुँचाने के लिए, आप ही आप प्रेरित होता है। अधिकांश मनुष्य, अपने इस प्रेरणा-प्रदत्त तथा समझ में न आनेवाले बर्ताव तथा व्यवहार का कारण नहीं जानते; किंतु, इसका यह अर्थ नहीं है, कि उनके बर्ताव तथा व्यवहार कारण-शून्य होते हैं। बाह्य सतह पर समझ में न आनेवाले कार्मिक संबंधों के प्रकाश में, समझ में आती हैं।

कर्म का नियम वह नियम है, जो एक ही संसार में रहनेवाले, तथा आसाभिव्यक्ति की खोज करनेवाले अनेक जीवासाओं के पारस्परिक संवर्धो कर्म का नियम किया एवं प्रतिक्रिया का नियम है। वर्म का नियम अहम-चित्तों की पारस्परिक प्रत्युत्तरक्षमता (responsiveness) का परिणाम है. जिस ताल पर, दो आस्मों अपने संबध आरंभ करते हैं, वह ताल अपने को तब तक स्थायी रखन का यस्न करता हैं, जब तक नये विवेक-युक्त कर्म के द्वारा, आत्मा निम्नतर ताल को उच्चतर ताल में परिवर्तित नहीं कर देता है।

पुनर्जन्म तथा कमें

नियमानुसार, संचित कर्म की अपनी निजी जड़ता (inertia) होनी है; कोई विशेष कारण के बिना, वह अपनी गति को परिवर्तित नहीं करता है । कम

के सुजन के पूर्व, व्यक्ति को यह स्वतंत्रता रहती है, कि वह अपना कर्म एक चुन ले; किंतु कर्म एक ऐसे महत्वपूर्ण तत्व का रूप धारण कर लेता है, कि उसकी उपक्षा नहीं की जा सकती । कृत या संचित कर्मों के परिणामों को या तो भोगना पड़ता है, अथवा नवीन तथा उचित कर्मों के द्वारा, उन कर्मों का निराकरण करना पड़ता है ।

पार्थिव जीवन के सुख तथा दुख, सफलता तथा निष्फ-लता, उपलाव्धियां तथा बाधाएं. मित्र तथा रात्रु-सभी पूर्व जन्मों क कर्मों के द्वारा निश्चित होते हैं। किस्मत।

कार्मिक निणेय को ही प्रायः भाग्य या किस्मत (fate) के नाम से संबोधित किया जाता है। माग्य कोई बाहरी तथा अत्याचारी सिद्धान्त नहीं है। भाग्य मनुष्य की स्वतः की ही कृति हैं, जो पिछले जन्म मे उसका पीछा करती है। जिम मॉति, पूर्व कर्म से भाग्य निर्मित होता है, उसी प्रकार, वर्तमान जीवन के कर्म से, यह संशोधित, परिवर्तित, तथा अन्यथ:-कृत भी हो सकता है।

यदि पार्थिव जीवन में किये जानेवाले कर्म का गुणधर्म, अहम्-चित्त में संचित संस्कारों के द्वारा, निर्दिष्ट होता है, तो हम्-चित्त में संचित संस्कार, भी यथाक्रम, पार्थिव जीवन में

श्रीमेहेरवावा की अखड ज्योति

ाकिये जानेवाले कर्म के गुणधर्म के द्वारा, निश्चित हाते हैं। अहम्-चित्त के संस्कार तथा कर्म का गुण-धर्म परस्पराश्रित है | पृथ्वी पर किया गया कमें, विशेष रचनात्मक कर्म रूप से, अहम्-चित्त के संस्कारों का भौतिक शरीर में सृजन तथा पुनः सृजन करता है; तथा ही संभव है। उसे वह वेग प्रदान करता है, जो व्यक्ति के भावी भाग्य का निर्णय करता है । पार्थिव जीवन के संग्राम क्षेत्र में ही, स्थुल-शरीर के द्वारा, रचनात्मक (creative) तथा फलोत्पादक कार्य करना संभव है। कर्म के नियम के वास्तविक ज्ञान के द्वारा, तथा उसके सदपयोग के द्वारा. मनुष्य विवेक-युक्त तथा बुद्धिमत्ता पूणे कार्य करके, स्वयं अपने भाग्य का विधाता भाग्यविधाता बनना। वन सकता है। मनुष्य आज जो कुछ वना, वह अपने संचित कमों के ही द्वारा बना है, और वह अपने कर्नों के ही द्वारा, अपने आपका अपने हृदय के आदर्श के अनुमार मोड तथा गढ सकता है इस प्रकार, वह जीवन तथा मृत्यु पर शासन करनेवाले कार्मिक नियम के प्रमुख थे, अपने आपको मुक्त कर सकता है | मोट हिसाब में, कर्म दो प्रकार का है:- बॉधनेवाला कर्म: तथा आत्मानुभूति तथा मुक्ति में सहायक कर्म । अहम्-चित्त से उत्पन्न तथा पोषित होनेवाला बंधविमोचक कर्म बुरा कर्म भी बाँधता है, तथा अच्छा कर्म भी ' जब कर्म सही ज्ञान से किया जाता हैं; तो

कमें भी ' जब कमें सही ज्ञान से किया जाता हैं; तो वह मुक्ति देनेवाली शक्ति बन जाता है | इस विषय का

उपयुक्त ज्ञान, उन गुरुओं के द्वारा, प्राप्त होता है | जो आत्मा के स्वमाव, उसके भाग्य, तथा कार्मिक नियम द्वारा, उत्पन्न उसकी विपात्तियों को ठीकठी । जानते हैं ।

महत्वपूर्ण कर्म का आरम तब होता है, जब मनुष्य बें अच्छे और बुरे के वीच, भेदभाव उत्पन्न हो जाता है। बाल्यकाल के प्रथम सात वर्षों में संस्कार अच्छे और बुरे के अत्यंत धुंघले होते हैं। इन धुंघले मेदमाव से कर्म का संस्कारों से प्राप्त होनेवाली संसार-प्रारंभ होता है। संबंधी चेतना मे, सांसारिक मेदमाव के प्रति बहुत कम प्रहणशोखता होती हैं। अतः, सात साल से छोटे बच्चों के कार्य, अहं-चित्त पर, कोई प्रबल तथा प्रभावोत्प दक संस्कार चिह्ति नहीं करते; और न उन संस्कारों का, उनके मविष्य-निर्माण में, कोई हाथ ही रहता है। जब जीवात्मा में, उत्तरदायित्व का भाव विकासित हो जाता है। तभी उसके द्वारा, वह असली प्रभावोत्पादक कर्म होता है, जो अहं-चित्त का तथा उसके आवी जीवन का दिशा निर्देश करता है। उत्तरदायित का यह माव, अच्छे और बुरे के मेदमाव पर अवलंबित रहता है। बचपन के कुछ वर्षों के बीत जाने पर, ाच्छे और बुरे का मेदमाव उत्पन्न होता है।

मूल्यों के संसार में कार्य करनेवाले कर्म का नियम, भौतिक संसार में कार्य करनेवाले कार्य-कारण के नियम Law Of Cause And Effect) का ही प्रति-रूप Counterpart) है, यदि मौतिक संसार में, कार्य-कारण

श्रीमेहेरवाबा की अखंड ज्योति

का नियम न रहे, तो अधर मच जाय; और छांगें। को यह ज्ञात न रहे कि किस वस्तु के परचात् काय-कारण के कौानसी वस्तु आयगी | इस प्रकार, मूल्यों नियम से तुल्ना। कि संसार में, यदि कर्म का नियम न रहे, तो परिणामों की नितान्त अनिरिचतता हो

जाय; और छोग यह न जान सर्नेगे, कि उनके कर्म का अच्छा परिणाम निकलेगा या बुरा परिणाम । मौतिक घट-नाओं के जगत में, शक्ती की सुरक्षा (Conservation Of Energy) का नियम काम करता है, जिसके अनुसार कोई भी शक्ति शून्य को प्राप्त नहीं होती; तथा आध्या-त्मिक संसार में; यह नियम काम करता है, कि एक बार यदि कर्म किया जाता है, तो वह चुपचाप अंतर्हित नहीं हो जाता, किंतु उसका परिणाम अवश्य ही उन्पन्न होता है । कर्म तब तक अनवरत रूप से विद्यमान रहता है, जब तक उसका फल उत्पन्न हो जाय, अथवा जब तक, विरुद्ध कर्म के द्वारा, उसको अन्यथा न कर दिया जाय । अच्छे कर्मों के अच्छे परिणाम उत्पन्न होते हैं: तथा बुरे कर्में के दुरे परिणाम ।

आध्यात्मिक जगत में, कारण तथा परिणाम के बीच व्यवस्थित संवंध के द्वारा, संसार की नैतिक कर्म का नियम संसार की नैतिक व्यवस्था को स्थिर रखता है। होता, तो संसार में कोई नैतिक व्यवस्था नहीं रहती। यदि

संसार में कोई नैतिक व्यवस्था न रहे, तो म्नुष्य-जीवन मूल्यसंपादन के दृष्टिकोण से, संदिग्ध हो जाय। नैतिक-व्यवस्था-शून्य संसार में, मानवींय प्रयतन, स्थायी रूप से, शंका-पीडित तथा अनिश्चय-युक्त होता। यदि साधनों तथा साध्यों के बीच, कोई निश्चित संबंध न रहे, तथा कर्म का नियम संसार की प्राप्ति के लिये, कोई गंभीर उद्योग ही न करे। कर्म के नियम की कठोरता यथार्थ कर्म करने की एक र्शात है। यदि कर्म के नियम की उपेक्षा, अवहेल्ज तथा उद्यंघन कर सकना संभव होता, तो मनुष्य के लिये, महत्वपूर्ण कर्म करना असंभव हो जाता।

कर्म का नियम, प्रकृति के अन्य नियमों के अनुसार ही अनुल्लंघनीय है। कम के नियम की कठोरता से, आत्मा,

कर्म तथा उत्तर-दायित्व । को यह अनुभव नहीं होता, कि कर्म का नियम किसी वाह्य तथा अंध शक्ति का अत्याचार है। आत्मा

को यह माऌम होता है, कि कमें का नियम विवेक सम्मत जीवन की व्यवस्था के लिये, आवश्यक है। कर्म का नियम सच्चे उत्तरदायित्व की शर्त है। कर्म नियम का मतलब यह है, कि मनुष्य जेसा बोता है, वैसा ही वह काटता है। मनुष्य जो कुछ मी अनुमव करता है, उसका संबंध उसके वर्म से रहता है।

यदि मनुष्य ने किसी के साथ कोई बुरा व्यवहार किया कर्म का नियम न्याय की अभिव्यक्ति हैं। ही कष्ट पहुँचावेगा। और यदि उसने

## श्रीमेहेरवावा की अखंड ज्ये।ति

किसी के साथ अच्छा वर्तात किया है, तो उने उसका पुरस्कार अवश्य प्राप्त होगा; तथा उसका अच्छा कार्य लौट कर उसे ही सुख पहुँचांवगा। वह औरों के लिये जो करता है, अपने लिए भी वही करता है, यद्यपि इस बात की सचाई को समझने में उसे देर लग सकती है। कर्म का नियम न्याय की आभिव्यक्ति, अथवा हैत के संसार में एकता का प्रतिबिंब है।

## पुनर्जन्म तथा कर्म

## भाग ७

## पुनर्जात व्यक्ति की भवितव्यता

कार्मिक नियति के अनुसार, जोवात्मा जो अनेक जन्म धारण करता है, उसकी संख्या की कोई सीमा नहीं है । कार्मिक लेन-देन कार्मिक लेन-देन कार्मिक लेन-देन कार्मिक लेन-देन का व्यवहार करता है । अनेकों मनुष्यों सं, मानो उसे दिया हुआ ऋण वसूल करना होता है; तथा अनेकों मनुष्यों से उसे लिया हुआ ऋण वसूल करना होता है; तथा अनेकों मनुष्यों से उसे लिया हुआ ऋण अदा करना पड़ता है । कर्म के नियम के अनुसार, वह ऋण वस्तुल करने तथा ऋण अदा करने से बच्च नहीं सकता; क्योंकि ऋण का यह लेन-देन उसके कर्म का परिणाम होता है, तथा उसका कर्म उसकी इच्छाओं से प्रेरित होता है । दिये हुए ऋण

को वसूल करने तथा लिये हुए ऋण को चुकाने के लिये, उसे बार बार जन्म लेना पड़ता है; श्र्मौर इस लेन-देन को चुकता करने में, अपने आपको वह असमर्थ पाता है।

एक मनुष्य जिन मनुष्यों से कार्मिक ऋणों का लेन-देन करता है, वे सबके सब उसके एक ही जन्म में, उपस्थित नहीं रहते; इस कारण, तथा अपनी परि-ऋणों के लेन-देन से छुटकारा पाने में कठिनाई। उनसे अपने लेन-देन चुकता करने में

असमर्थ रहता है | अपने पूर्व जन्म के संबंधियों से, जब वह अपना छेन-देन चुकता करने का यत्न करता है, तो इस प्रयत्न के ही द्वारा, वह उनसे नवीन अधिकार तथा प्रत्याधिकार की सृष्टि धरता ही रहता है; और जिन नये मनुष्यों के संपर्क में वह आता है, उनसे भी नया टेन-देन करने के लिय, मजबूर होता है | इस मॉति, नाना आकार-प्रकार के लेन-देन में वह उल्झ जाता है । इस मॉति, चह अपने लेन-देन की संख्यातीत वृद्धि करता चला जाता है, तथा विषम कार्मिक बंधनों में बंध जाता है ।

गुरु की सहायता से कार्मिक बंधनों से छूटने की सुविधा यदि न हो ी, तो कर्भ-जन्य ऋणों के लेन-देन की किया का कहीं अंत ही नहीं होता। गुरु साधक को कार्मिक ऋणों से मुक्त बंधन-रहित कर्म करने की कला तो

होने में, गुरु सहायक विखाता ही है, किंतु साथ, वह कार्मिक होता है। बंधनों से संधक को मुक्त भी

सहायक होता है । गुरु परमेश्वर से युक्त हो गया रहता

श्रीमेहेरबाबा की अखंड ज्योति

है। सभी मनुष्य उसके समष्टि-गत सार्वलैकिक चेतना के अंतर्गत रहते हैं। अतः, वह समस्त जीवन के प्रति-निधि की हैसियत से, अनेक जन्मों में, असंख्य मनुष्यों के साथ किये गये व्यवहार तथा संबंध से उत्पन्न समस्त कार्मिक ऋण बंधनों से, मुक्त होने का साधन बन जाता है। यदि मनुष्य का किसी से बद्ध होना, आवश्यक ही हो, तो ईश्वर अथवा गुरु से उसका बद्ध होना, उसके लिये परम कल्याण-प्रइ हैं; क्योंकि यह बंधन, अन्य तमाम कार्मिक बंधनों से मुक्त होने में, सहायक होता है।

यदि पूर्वजन्में। के अच्छे कर्म के फल्ल-स्वरुप, साधक को गुरु पाने का सौमाग्य प्राप्त हो, तो उसके लिये, सर्वेात्तम कर्तव्य यह है, कि वह गुरु को आत्म-गुरु और शिध्य का सर्मपण कर दे, तथा उसकी सेवा करे।

संवंध कई जन्मों तक आत्मसमर्पण करने, साधक अपने कर्म जारा रहता है। का बोझ गुरु पर डाल देता है; तथा

गुरु को उसे उस बोझ से मुक्त करने के मार्ग तथा उपाय सोचना पडता है | गुरुसेवा के द्वारा, साधक को अपने कार्मिक बंधनों से मुक्त होने का अवसर प्राप्त होता है | गुरु और शिष्य का संबंध एक ऐसा संबंध हैं, जो कोई जन्मों तक साथ-साथ चलता है | यदि गुरु अपने शिष्य समूह का एक जन्म में पथ-प्रदर्शन करता है, और इस प्रकार उननी सहायता करता है, तो जब वह अपने लोक-हितार्थ कार्य के लिये फिर जन्म लेता है, तब वह बहुधा अपने उसी शिष्य-समूह को फिर अपन साथ लाता हैं, तथा साधना-पथ में उन्हें और आगे बढाता है | जो शिष्य पिछले जन्म में उससे संबद्घ रहते हैं,

वे अज्ञात माव से, उसकी ओर प्रबल आकर्षण का अनुमव करते हैं, तथा उसकी ओर उसी प्रकार अनायास खिंचते हैं, जिस प्रकार चुंबक की ओर लोहा खिंचता है । वे यह नहीं समझ पाते, कि वे क्यों उसकी ओर खिंच रहे हैं । किंतु शिष्यों की इस न समझने योग्य भक्ति के पीछे, बहुधा एक लम्बा इतिहास छिपा रहता है; और शिष्य वहुधा अपनी साधना उस स्थान से पुन: आरंभ करता है, जिस स्थान में, वह पूर्वजन्म में अपनी साधना छोड गया रहता है ।

जब शिष्य गुरु का ध्यान अपनी ओर आकृष्ट करता है, तथा उसका अनुग्रह अपने प्रति निमंत्रित करता है, तो वह निष्कारण ही ऐसा नहीं करता। कभी

गुरु के अनुप्रह की निमंत्रित करना। कमी, शिष्य के कोई बाह्य प्रयत्न या बलिदान किये बिना ही, गुरु उसे आध्या-

सिकता प्रदान करता दिखाई देता है । किंतु, उसके ऐसा करने का भी कारण रहता है । जो शिष्य इस प्रकार, गुरु की कृ पा का पात्र होता है, वह अपने पूर्व संबंध, बल्दिान तथा साधना के द्वारा, गुरु का अनुप्रह प्राप्त करने का अधि-कार रच चुका रहता है । पूर्व जन्तों में, गुरु के प्रति शिष्य के द्वारा, अनुभूत तथा प्रदर्शित प्रेम या भक्ति, बर्तमान जन्म में, गुरु और शिष्य के बचि के गंभीर संबंध के लिये, उत्तार-दायी होर्तर है । परिणामतः, शिष्य में आध्यारिमक आकांक्षा का जागृत होना, गुरु से उसे प्राप्त होने-वाली सहायता तथा अनुकंपा का परिणाम होता है । पूर्व जन्म-कृत अपने निष्काम तथा आसक्तिरहित कर्म के द्वारा, शिष्य उसका पात्र होता है । शिष्य गुरु के अनुग्रह को अपने

श्रीमेहेरबाबा की अखंड ज्योति

प्रति निमंत्रित करता है, ठीक वैसे ही, जैसे पूर्व जन्म-कृत अपने बंधनकारक कर्म के द्वारा, वह अपने प्रति सुख दुख तथा अच्छाई बुराई को निमंत्रिन करता और उनका शिकार होता है।

नियमानुसार, साधना-पथ में प्रविष्ट साधक, क्रमशः तब तक उन्नति करता चला जाता है, जब तक वह लक्ष्य को प्राप्त नहीं होता । किंतु, यह बात उन लोगों पर लागू नहीं होती, जो निश्चित रुप से साधना-पथ में प्रविष्ट नहीं होते, या जिनका पथप्रदर्शक गुरु नहीं होता । ऐसे लोग, अपने

आध्यात्मिक उत्तति के लिये, सक्तिय उद्योग की आवश्यकता ।

अब्यवस्थित तथा अस्त व्यस्त प्रयरनों के कारण, बंधनकारक संस्कारों का समूह उत्पन्न करके, लक्ष्य से और भी दूर हो जाते हैं। अतएव, आध्यात्मिक उन्नति को स्वतः सिद्ध होनेवाली उन्नति समझना

भूल हैं, क्योंकि आध्यात्मिक उन्नति तब तक नहीं होती, जब तक साधक उसके लिये सात्रिय उद्योग न करे ।

शीघ ही, या बाद में, अनेक जन्मों में संचित अनुभवों का तर्क (The logic of experience) प्रत्येक मनुष्य को सर्वोच्च टक्ष्य की ओर अभिमुख होने के अधःपतन का खतरा। लिए बाध्य करता है; और उसे साधना-एथ में प्रविष्ट होना पड़ता है। एक वार जब वह साधना-पाथ में प्रविष्ट हो जाता है, फिर वह स्थिर गति से प्राय: उन्नति करता चला जाता है। पथ पर, ज्यों-ज्यों वह अग्रसर हेता चला जाता है, त्यों-ग्यों बहुधा उसे ऐसी गुप्त शाक्तिय

प्राप्त होती हैं, जिनकी सहायता से, वह न केवल सूक्ष्म तथा मानसिक अंतर्जगत् का ज्ञानपूर्वक अनुभव कर सकता है, किंतु वह उच्च भूमिकाओं पर प्राप्य शक्तियों का संचालन तथा शासन कर सकता है । प्रथम दो भूमिकाएं जानने योग्य नहीं है; अनेकों ऐसे मनुष्य हैं, जो किसी न किसी जन्म में, इन भूमिकाओं पर किंतु प्रथम दो भूमिकाओं को पार कर लेने पर भी, अवक्यतः निश्चित तथा स्थिर उन्नति होने लगती है, यह बात नहीं हैं ।

प्रथम कुछ भूमिकाओं में पहुँचने के बाद, ईश्वर की ओर उन्नति होने के बदले, घोर अधःपतन होने की संभावना रइती है। उच्चतर भूमिकाओं में पहुँचे योग-भ्रष्ट हुए उन साधकों के असाधारण उदाहरण भी पाये जाते हैं, जो अज्ञान-युक्त कर्म के द्वारा. इतने गहरे गर्त में गिर जाते हैं, कि वहां से उठकर, अपने प्राथभिक उन्नति-बिंदू तक पहुंचने में, उन्हें कई युग लग जाते हैं। जिस साधक का ऐसा अधःपतन होता है, वह योग अष्ट कह-लाता है। कमें का नियम ऐसा अपवाद-रहित, पक्षपात विहीन, तथा दया-क्षमा शून्य है, कि सोगियों को भी उसके कठोर शासन का शिकार होना पड़ता है। जब साधक को सिद्ध गुरु के पथ-प्रदर्शन की सुविधा रहती है, तमी आध्यात्मिक यात्रा धुरक्षित, निष्केटक तथा आपत्ति-रहित होती है: और तभी अधःपतन या भ्रष्टता की संभावना नहीं रहती। गुरु, ऐसे अज्ञानयुक्त कर्म से, उसकी रक्षा करता है, , जिसमें यदि गुरु न रहता तो वह फॅम जाता।

श्रीमेहरेवावा की अखंड ज्योति

अनेक जन्मों में साधना-पथ यात्रा करते रहने के पड़चात, साधक अपने छक्ष्य स्थान में पहुँचता है। ईइवरानुभूति प्राप्त करने में सफल होने की राते यह है, कि साधक को राताब्दियों तक लगातार बलिदान, सेवा आत्म-शुद्धि तथा ढढ़ अनुसंधान के लिये, कृत संकल्प तथा तैयार रहना चाहिये। ईश्वरानुमूति वारंवार जन्म लेनेवाले व्यक्ति का अंतिम लक्ष्य है; किंतु एक ही जन्म के परिणामस्वरूप, उसकी प्राप्ति नहीं हो जाती। कई जन्मों तक, लगातार प्रयत्न करते रहने के परिणामस्वरूप ही, किसी व्यक्ति को ईश्वरा-नुभूति की प्राप्ति होती है। अनेक जन्मों के अज्ञान-युक्त कर्म के द्वारा, जीवात्मा के वंधनों सुष्टि की होती है; और ये वंधन तभी छिन्न हो सकते हैं, जब अनेक जन्मों तक निरंतर ज्ञान-युक्त तथा वंधनशून्य कर्म किया जाय।

पृथक् सत्ता की पिपासा ही वह शक्ति है, जीवात्मा को जनम-मरण के चक्र से बांध कर रखती है । पृथक् सत्ता द्वेत जगत् के विषयों और भोगों की नाना इच्छा पुनर्जन्मों का कारण है कारण है को तृप्ति ही के लिये, अहम्-चित्त वारंबार जन्म है । जब सब प्रकार की इच्छाओं का लोप हो जाता है, तब अहम्-दृत्ति को उत्पन्न करनेवाले तथा हो जाता है, तब अहम्-दृत्ति को उत्पन्न करनेवाले तथा उसका पोषण करनेवाले संस्कारों का नाश होना है । संस्कारों के नष्ट होते ही, अहं-चित्त का भी विसर्जन हो जाता है । परिणामतः, नित्य, अनन्त, आद्वितीय, परम सत्य परमात्मा की अनुभूति प्राप्त होती है । इश्वरानुभूति अहं-चित्त के आस्तित्व का ही अत है। जब तक अहं-चित्त का किसी न

किसी रुप में अस्तित्व रहता है, तब तक धारण करने की अनिवार्य तथा अदम्य प्रेरणा बनी रहती है। ज्योंही आहं-चित्त की संपूर्णतः समाप्त हो जाती है, त्यों ही आत्मानु-भूति की प्राप्ति तथा जन्मों की समाप्ति हो जाती है।

भाष पर सात प्रया ज ना पर प्रतात हा जाता हूँ। बारबार जन्म लेनेवाले व्यक्ति का जीवन अनेक घटनाओं तथा अवस्थाओं में से व्यतीत होता है। जीवन का पहिया, अविराम गति से, चक्कर लगाता

भवितन्यता। चला जाता है। कभी वह न्यक्ति को ऊँचाई पर लाता है, तो कभी वह उसे

Mr.

उच्च पद से नीचे गिराता है। इस माँति, मनुष्य को कभी ऊँचा उठाते और कभी नीचे गिराते हुए, नह उसके अनुभव की वृद्धि करता जाता है। जो आदर्श एक जीवन में अधूरा रह जाता है, वह दूसरे जीवन में, पूरा किया जाता है। एक जीवन में जो कार्य अधूरा पडा रह जाता है, वह दूसरे जीवन में पूरा किया जाता है | एक जन्म में, जा इच्छाएं अतृप्त रह जातीं है, वे दूसरे जन्म में, तृप्त की जाती हैं । एक जन्म, की गलतियां को दूसरे जन्म में सुधारा जाता है। मनुष्यों के बीच, एक जन्म में लेन-देन का जो हिसाब बनता है, दुसरे जन्म में लिंगे हुए ऋण को अदा किया जाता है, तथा दिये हुए ऋण को वसूल किया जाता है. या फिर टेन-देन का नया हिसाब चाछ किया जाता है। डस प्रकार, अंत में जब अनुभव परिपक हो जाता हें, तो फिर आत्मा अहं-चित्त को छिन्न भूल करके, दिव्य जीवन की एकमात्र एकता में प्रावेष्ट होता है। इस दिव्य जीवन में प्रविष्ट हो जाने के पञ्चात, न तो

श्रीमेहेरवाचा की अखंड ज्योति

लेने का वंधन रह जाता है, और न देने का, क्योंकि आत्मा द्वैतमाव या पृथक् सत्ता का परित्याग करके, इन्द्र से परे हा जाता है ।

जीवात्मा के अनवरत जीवन-नाटक के अनेक खेल होते हैं। जी गत्मा के पार्थिव अस्तित्व के दृष्टिकोण से, गाटक का साद्द्र्य ! यह कहा जा सकता है, कि प्रत्येक खेल के समाप्त होने के परचात्, यवनि-का पात हो जाता है । किंतु, उसके एक खेल को ही स्वयं-संपूर्ण समझने पर, उसका पूरा आशय नहीं सम्झा जा सकता । उस खेल को पूर्ववर्ती खेल तथा परवर्ता खेल से संबद्ध करने पर ही, नाटक का पूरा अर्थ और महत्व समझ में आ सकता हैं । एक खेल तो पूरे नाटक का एक माग मात्र होता है, जिसका अर्थ संपूर्ण नाट्य-विषय से गुफित रहता है । एक खेल की समाप्ति विकास-शोल नाट्य-विषय की समाप्ति नहीं है । संसार के रंगमंच से, नटगण नये प्रसंगों में, तथा नई हैसियत से, पुनः उपास्थित होने के लिए ही, आंखों से ओझल होते हैं ।

अभिनेता गण, अपने-अपने अभिनय में, ऐसे डूबे हुए रहते हैं, कि व अपने एक अभिनय को ही समूचे जीवन-नाटक का आदि और अंत समझ बैठते है, और अपने अनवरत जीवन अभिनय (जो असंख्य जन्मों तक जारी रहता है) के अधिकांडा भाग में, इस गुह्य तथा गोपनीय सल्य का ज्ञान नहीं रहत, कि नाटक का रचयिता अर्रानी कल्पना कृति में, स्वय नाना

अभिनेताओं के रुप में मकट होकर, लुका-छिपीका खेल खेलता है, ताकि उसे पूर्ण ज्ञान-पूर्वक अपनी रचनात्मक अनतंता के अनुभूति प्राप्त हो ! अनंतता को सान्तता के भम में इस लिये फसना पड़ता है, कि उसे यह माल्ट्रम हो जाय, कि वह अनंतता है । नाटक-कार्य-रचयिता स्वयं नाटक पात्र बनकर, पूरे नाट्य-त्रिप का अभितय इस लिये करता है, कि वह यह जान जाय, कि सृष्टि के कराों के द्वारा जिस महान्तम जासूसी नाट्य-कथा की रचना की गयी है, उसका रचयिता वह स्वयं है ।

मुद्रकः - नवसमाज प्रेस, नागपूर.

245

| . ME         |        | হ্যারিণস      | 1             |
|--------------|--------|---------------|---------------|
| ää           | पंक्ति | अशुद्ध        | गुद           |
| 1 min        |        | 15/3          | और            |
| Propositions | 98 10  | अस्ताती अर    |               |
| 2            | ۲      | हैं।<br>*     | है। अवत       |
| Reimongan    | 0 9 10 | and the state | te sas        |
| لم           | •••    | स्वतन्नता     | स्वतंत्रता    |
| 6            |        | औरों          | औरों          |
| C 114415     | ••••   | तरिका         | तरीका         |
| 90           | ••• 7  | श्रीमेहरवावा  | श्रीमेहेरवाबा |
| 92           |        |               | "             |
| १६           | ى      | आध्यात्मक     | आध्यात्मिक    |
| २०           | Ę      | अवसरों        | अवसरों        |
| 58           |        | ज्याति        | ज्योति        |
| 80           |        | उलवार         | तलवार         |
| 49           |        | बुर           | बुरा          |
| 49           | 98     | उनम           | उनमें         |
| 49           | २१     | ंक            | के हर         |
| 44           | 22     |               | से            |
| 40           | 96     | बिंदुप        | बिंदुपर       |
| 98           |        | व्यवस्थिल     | व्यवस्थित     |
| 48           |        | आबश्यकता      | आवश्यकता      |
| 65           |        |               | साहश्य        |
| 65           | २२     | प्रति         | प्रति-        |
| 20           |        | भना           | साधना         |
| 60           |        | सार्थक        | साधक          |
| 69           | २      | जीवन          | जीवन          |

|           |        | (२)           |               |
|-----------|--------|---------------|---------------|
| бя        | पंक्ति | ् अशुद्ध      | गुद्ध         |
| 992       |        | च्याति जीत    | ज्योति वर्ष   |
| 986       | २२     | होता          | होता ।        |
| 128       |        | श्रीमेहरवाचा  | श्रीमेहेरवावा |
| १३५       | 3      | माग           | माग           |
| \$85      | 92     | Campromise    | Compromise    |
| 984       | ś      | 5 S           | Ahor          |
| 948       | ٩४     | युद्धिप्राह्य | बुद्धियाह्य   |
| 845       | R      | आत्म          | आत्मा         |
| 996       | 07     | श्रीमेहरवांचा | श्रीमेहेरबावा |
| 289       |        | सिहावलोकन     | सिंहावलोकन    |
| २१३       |        | नजन्म         | पुनर्जन्म     |
| २१५       | 20     | स             | से            |
| 294       | 24     | नर्दय         | निर्दय        |
| 350       | ٩      | क             | के ०४         |
| 556 M     |        | नजन्म         | पुनर्जन्म     |
| 530       | . 9    | पर्व          | पूर्वी        |
| २३१       |        | कम            | कर्म          |
| २३८       |        | ज्यत          | ज्योति        |
| 232       |        | पुनजन्म       | पुनर्जन्म     |
| 5.85      | २५     | वार्थ         | स्वार्थ       |
| 588       | 30     | संवध          | संबंध         |
| 386       | ••••   | अखड           | अखंड          |
| 586       | 6      | हाते          | होते          |
| 588 11111 | د      | अन्हेलन       | अवहेलना       |
| 349       |        | नर्जन्म       | पुनर्जन्म     |
| २५६       | २२     | क             | की'           |